# רוכב שחור BLACK STAR

מתוך אוסף FROM THE HAARETZ
"הארץ" COLLECTION







## Black Star

From the Haaretz Collection

July 2023

Artists: Etti Abergel, Nelly Agassi, Ron Asulin, Eden Bannet, Arnon Ben-David, Irina Birger, Pinchas Cohen Gan, Moshe Gershuni, Tsibi Geva, Leor Grady, Michal Helfman, Daniel Kiczales, Efrat Klipshtein, Efrat Natan, Joshua Neustein, Avner Pinchover, Tchelet Ram, Orly Sever, Yoav Shmueli, Rona Yefman, Manar Zuabi

Exhibition Curator: Hadas Maor

Collection Curator: Efrat Livny

## Catalogue

Design: Maya Shahar

Hebrew Text Editing: Avner Shapira English Translation: Ralph Mandel English Text Editing: Carol Cook Arabic Translation: Eugene Ameen Photography: Haaretz Art Collection

Additional Photography: Lena Gomon (Tchelet Ram), Elad Sarig (Ron Asulin),

Daniel Hanoch (Eden Bannet), Tomer Cohen (Orly Sever)

Image Processing: Anna Gelshtein

Printing: Graphoprint

Logo Design: Eran Wolkowski

## Acknowledgements

Rami Guez

Amit Jacobi, Adam Elezrah, Tomer Matza, Racheli Ochana Amos Igal Elkayam, Ronen Aharon, Yaniv Nitzan, Ronen Cohe

## © 2023, MINUS 1

18 Schocken St. Tel Aviv Tel: 03-5121732 mail: minus1@haaretz.co.il www.minus1.co.il

## On the cover:

Michal Helfman, Untitled (from the series "Vase Portrait"), 2021, pastel on paper, 70X50 cm

כוכב שחור

"מתוך אוסף "הארץ

יולי 2023

משתתפים: אתי אברג'ל, נלי אגסי, רון אסולין, אירינה בירגר, ארנון בן-דוד, עדן בנט, ציבי גבע, ליאור גריידי, משה גרשוני, מיכל הלפמן, מנאר זועבי, רונה יפמן, פנחס כהן גן, יהושע נוישטיין, אפרת נתן, אורלי סבר, אבנר פינצ'ובר, דניאל קיצ'לס, אפרת קליפשטיין, תכלת רם, יואב שמואלי

אוצרת התערוכה: הדס מאור

אוצרת האוסף: אפרת לבני

# קטלוג

עיצוב: מאיה שחר

עריכת טקסט עברית: אבנר שפירא
תרגום לאנגלית: רלף מנדל
עריכת טקסט אנגלית: קרול קוק
תרגום לערבית: יוג'ין אמין
צילום: אוסף "הארץ"
צילומים נוספים: לנה גומון (תכלת רם), אלעד שריג (רון אסולין),
דניאל חנוך (עדן בנט), תומר כהן (אורלי סבר)
עיבוד תמונות: אנה גלשטיין

הדפסה: דפוס גרפופרינט

הדפסה: דפוס גרפופרינט עיצוב הלוגו: ערן וולקובסקי

**תודה** לרמי גז

## תודות

עמית יעקבי, אדם אלעזרא, תומר מצא, חלי אוחנה עמוס יגאל אלקיים, רונן אהרון, יניב ניצן, רונן כהן

## 2023 ©, מינוס 1

רח' שוקן 18, תל אביב טלפון 1271732–03 מייל: minus1@haaretz.co.il www.minus1.co.il

## כריכה אחורית:

מיכל הלפמן, ללא כותרת (מתוך הסדרה "פורטרט כד"), 2021, פסטל על נייר, 70X50 ס"מ



"מתוך אוסף "הארץ

## אמנות ומציאות

יש משהו משותף לאספנות ולעיתונות. בשני התחומים דרושים סקרנות, רצון לדעת ורצון לראות עוד. עיתונות עוסקת בבעיות השעה, מדווחת על המציאות ומבקרת אותה, בעוד שהאמנות אינה מחויבת לאקטואליה ויכולה להרחיק למחוזות הרגש, האסוציאציה והמחשבה החופשית; בכל זאת, גם היא תוצר של המציאות שבה היא נוצרת. שתיהן כרוכות בפרשנות. בעוד שבעיתונות הפרשנות נעשית מעל דפי העיתון ומוגשת לקורא סגורה וחתומה, באמנות כוחו של הדימוי החזותי נובע מעצם היותו פתוח לפרשנות ולריבוי של פרשנויות. באמנות היצירה והצופה הם גם לא תמיד בני אותו זמן ומקום, ולכן הפרשנות יכולה להתחדש בכל פעם בהתאם לרוח הזמן. זה מה שלדעתי עשתה הדס מאור בהצלחה בתערוכה הנוכחית, שבה כינסה עבודות שנוצרו החל בשנות ה-70 של המאה ה-20 ועד ימינו, חלקן מופשטות לחלוטין, והציבה אותן בהקשר של מושג הגבול וביחס לאקלים הפוליטי-חברתי המשברי הנוכחי בישראל.

# עמוס שוקן

# אולי בכל זאת

אפרת לבני

העבודה על תערוכה מתוך האוסף מתחילה על המחשב. הזמנתי את הדס מאור לעבור על הקטלוג הממוחשב של האוסף כדי לגבש מתוכו את התערוכה הנוכחית. בשלב הבא, שבו ניגשנו לראות פיזית את היצירות במחסן, הבנתי פתאום שחלק גדול מהעבודות שהדס סימנה ככאלה שישתתפו בתערוכה צריך לפרוש כדי לראות אותן מאחר שהן מגולגלות או מקופלות – כך עם עבודת הבד גדולת הממדים של אתי אברג'ל, קונטרסי הנייר של פנחס כהן גן, הארנקים של רון אסולין, הכבל של אפרת קליפשטיין והמיצבים של עדן בנט ותכלת רם. כשהמשכנו לעבודות נוספות שהיא ביקשה לראות גיליתי גם בהן אלמנט של קיפול – הציור של ציבי גבע, שהדימוי שבו נראה כעין מעטפה סגורה והזכיר לי את משחק הילדים עם נייר מקופל שנקרא "קווה קווה"; המיצב של מנאר זועבי, שעשוי מגרבונים שבימים רגילים מקופלים באריזתם; בד החיתול בווידיאו של אפרת נתן, שקשור-כרוך כנאד חלב; הדיקט של ארנון בן-דוד, ש"מקופל" במלאכת מחשבת לצורת האות ש'; והווידיאו של ליאור גריידי, שקיפל את מהלך חייו לרולר כותרות סיום שרץ על המסר. שאלתי את הדס בבדיחות אם היא עושה תערוכה בנושא אוריגמי. עכשיו, כשהתערוכה מוצבת, אני עדיין מזהה בה את הממד המשחקי כמו גם הטקסי של האוריגמי – המודגש גם בפעילות הרפטטיבית שבעבודות אחרות בתערוכה: עבודות הווידיאו של יהושע נוישטיין ונלי אגסי, שבהן הם נראים מציירים ומוחקים שוב ושוב, ועבודת הווידיאו של אבנר - פינצ'ובר, שחוזר וקופץ כילד על ערימת אבק המתעופפת לכל עבר אר כבר מהכניסה לתערוכה ומההתקדמות אל תור חלל התצוגה עולה ומצטברת מן העבודות אווירת חומרה, שמאפילה ומעפילה על הממד המשחקי שבהן.

המועקה שתופסת אט אט אחיזה במוחנו ובנפשנו קשורה בשורה של פעולות שאנחנו מזהים בבסיס העבודות: מחיקה, קריעה, פציעה, מעקב, דקירה, החשכה, כפיתה, מתיחה, עינוי, התשה, דחיסה, חנק וחסימה, אין מעבר ואין מוצא. נשימות קלושות עולות ממבנה אוורור דמוי קבר השכוב על הרצפה בעבודה של אורלי סבר, ובתוך שמי לילה סוערים משחירים אפילו הכוכבים בעבודה של משה גרשוני; שני פנסים מסנוורים מתוך החשיכה בעבודה של יואב שמואלי; שתי עיניים נועצות מבט חודר ובולש בעבודה של מיכל הלפמן; וכתובת הגרפיטי הפציפיסטית בתצלום של רונה יפמן כתובה על קיר בטון סגור ואטום. התחושה היא של חוסר אונים, של סרט שכבר היינו בו. הסרט נגמר, צריך לקפל הכל בחזרה, להעמיס את המיטלטלין וללכת, וש"האחרון יכבה את האור" מסמנת לנו העבודה של אירינה בירגר.

אבל רגע, מה הצליל הזה שמלווה את התערוכה? בסוף-בסוף, בקצה החלל יש קרן אור, עולה היום ואיתו עולה מוזיקה מוזרה, שילוב של קריאת מואזין עם צליל של גיטרה חשמלית בעבודה של דניאל קיצ'לס, ניבר שיש כאן פתח ויש מוצא, ממש כאן במקום הזה – אז אולי בכל זאת יש תקווה?!

# ללכת ללא פחד

הדס מאור

כשאוצרת אוסף "הארץ", אפרת לבני, פנתה אליי בהצעה לאצור תערוכה מתוך האוסף לגלריה מינוס 1, החלו לצוף בראשי מחשבות שונות על מהות האוסף ועל איזה חתך מתוכו ארצה להציג. ציר מחשבה אחד ביקש לנסח משהו עקרוני על אוסף מיוחד זה, בעוד ציר מחשבה שני ביקש להתעכב על משמעות האוסף, הגוף הצובר אותו והמקום המאחסן אותו בעבורי באופן אישי.

אבל אז החלה ההפיכה המשטרית. ונצברו ההפגנות. ועלתה וגברה התחושה שאין כל אפשרות להמשיך ולפעול כמתוכנן, במנותק מכל מה שמתחולל מסביב, בוודאי כשמדובר בעבודה מול אוסף אמנות מחויב פוליטית וחברתית כמו אוסף "הארץ".

וכך, ללא תכנון מקדים, תוך שיטוט וירטואלי בין עבודות האוסף, נאצרה כמו מעצמה תערוכה שונה. תערוכה שנוגעת במושג הגבול, שמשרטטת ומוחקת אותו, מבקעת אותו, ומאחה חזרה. תערוכה שהיא בבחינת מיצב, הרושם את עצמו במרחב, ובוחן את מידת השרידות שלו עצמו, בתקופה כל כך סוערת. תערוכה מופשטת שבה פזורים, כמו סימני פיסוק עדינים, עוגנים קונקרטיים, מזוהים.

מושג הגבול משמש, כידוע, באופנים שונים בתחומי הגיאוגרפיה, הפוליטיקה, הפסיכולוגיה והמתמטיקה, אם להזכיר רק כמה הקשרים ברורים. גבול יכול להיות קונקרטי אך גם מופשט, טבעי אך גם מלאכותי, לתחום דבר-מה ובה בשעה להגדיר את כל מה שמחוץ לו. גבול כסימן, אבל גם גבול כרעיון. ובעיקר, גבול כמהות פנימית, כשאלה.

מרבית העבודות בתערוכה מכילות בתוכן ממד של פיצול, כפילות או הדהוד פנימי. עם הכניסה לחלל התצוגה פוגש הצופה עבודה מוקדמת של יהושע נוישטיין, מחיקה (1971-1973) עמי 22. העבודה היא חלק מסרט של יהושע נוישטיין, מחיקה (1971-1973) עמי 16 מ"מ שהומר לווידיאו, ובכל סצינה בו משורטט ונמחק דבר-מה – מילה, ביטוי לשוני או דימוי חזותי. בסצינה המוצגת בתערוכה נראית יד אחת משרטטת את קווי המתאר של סמל מגן דוד בעיפרון, בעוד יד אחרת מוחקת אותם. היד האחת ממשיכה לשרטט, האחרת ממשיכה למחוק, והדימוי מפציע ומיטשטש, מופיע ונעלם. בשלב מסוים עוטה אחת הידיים בפפה שחורה - אם כדי לשמור על ניקיון הפעולה ואם כדי ליצור תחושה של ריחוק ואולי גם של סמכות או היררכיה. הופעת הכפפה השחורה, והחלפתה בין הידיים לאורך העבודה, מעצימה את תחושת אי-הנוחות נוכח הפעולה, ומטעינה את העבודה כולה במתח נוסף.



העבודה נוגעת בו-זמנית בהיבטים שונים של הקיום - במושגי, בגופני, בפוליטי, ברוחני, בטריטוריאלי, באתי ובאסתטי - ויוצרת מצב דינמי של מאבק שקט, ואולי של שיתוף פעולה בהסכמה ביחס לקווים, גבולות, צורות ומרחבים. בכוריאוגרפיה עדינה משורטטים קווי מתאר מוכרים, מסומנים גבולות ונמחקים, עד כי בסופו של דבר הדימוי כולו נמחה מן המצע ונותרות רק שאריות פעולת המחיקה. העבודה היא חלק מגוף מהיף של עבודות שבהז עסה נוישטייז באופז הונספטואלי ואהספרסיבי בשאלות הקשורות ברישום, בפעולה ובמחיקה, ובתוך כך גם בשאלת מעמדו האונטולוגי של האובייקט האמנותי. ריבוע מחוק ומועתק (1973)

בהקשר של פעולת המחיקה, לא ניתן שלא לחשוב על הפעולה הסמינלית של רוברט ראושנברג, רישום מחוק דה קונינג (1953). ראושנברג ביקש לבחון אם ניתן ליצור עבודת אמנות שלמה אך ורק באמצעות מחיקה, כלומר, באמצעות פעולה המתמקדת בהסרת סימנים ולא בהצטברות שלהם. בשנים 1951-1953 הוא יצר כמה עבודות בהקשר זה; תחילה מחק רישומים מוקדמים שלו עצמו. אולם בסופו של דבר פנה לווילם דה קונינג. שאותו העריך מאוד, וביקש למחוק רישום שלו. במקרה של ראושנברג, המצע שבחר למחוק מהווה חלק מהותי מעצם פעולת המחיקה.

תפישה זו משמעותית לא רק בעבור עבודותיו של נוישטיין ומהווה של פנחס כהז גז ושל משה גרשוני. Robert Morris, "Notes

on Sculpture", Artforum,

February 1966

או כוכב מחוק (1973) הן שתי דוגמאות לעבודותיו מתקופה זו.

בעבודה של נוישטייז המוצגת בתערוכה קיימת חשיבות מכרעת לא למצע, אלא לדימוי הנמחק במהלך הפעולה. בעבודות אחרות מסוף שנות ה-60 ואילך, כמו נייר זכוכית ונייר מקורצף (1969), חקר נוישטיין את השאלה באופן עקרוני אף יותר ובחן את עצם רעיון המחיקה, במנותק משאלת המצע או הדימוי. בסדרה יערות פוליו (1993). לעומת זאת. הוא מוחק מתוך האיז, ואולי מוחק את מה שלא ניתן למחוק, מגרד את הנייר החשוף במברשת פלדה, ומציג את הנייר הפצוע ואת שאריות הפעולה. ב-1966 פירסם רוברט מוריס סדרה של מאמרים משפיעים במגזיז "ארטפורום" תחת הכותרת "הערות על פיסול". <sup>1</sup> אחד הרעיונות שהועלו בהם היה שמעשה האמנות, באשר הוא, הינו תיעוד המהלך הפרפורמטיבי של האמז היוצר. גם אם מהלר זה מבוצע בסטודיו. באיז רואה.

פריזמה למחשבה גם עבור שאר העבודות בתערוכה, ובמיוחד על אלה

# יהושע נוישטייז

כוכב מחוק, 1973 גרפיט על נייר ומעטפת גלסיז עם פירורי מחיקה בתוכה 50x70 ס"מ אוסף פרופ' דן מירון

يهوشوع نيوشتين نجمة مَمحوّة، 1973 جرافيت على ورق وغلاف جيلايسين مع فتات الممحاة 50x70 سم مجموعة البروفيسور دان میرون

## Ioshua Neustein

Erased Star, 1973 Graphite on paper and glasine envelope with erased crumbs in it 50x70 cm prof. Dan Miron's Collection

ב. ג'סו (Gesso) הוא צבע בסיס המשמש להכנת בד חשוף ומשטחים אחרים . לציור בצבעי שמן אינדיקציה אחרת לפוטנציאל של הופעה או היעלמות, הארה או החשכה.

עמ' 24 (2000-2001) Switch עולה מרישום הפחם של אירינה בירגר,

רישום זה הוא חלק מסדרה רחבה יותר של אובייקטים יום-יומיים,

הרשומים בדקדקנות בטבניקה ריאליסטית אר בגודל החורג מעבר לממשי.

מן הרישום מבליח מתג תאורה כפול, טקטילי ומזמין למגע, לפעולה.

העבודה מתייחסת לעצם אפשרות הראייה. המושתתת על נוכחות של

אור. על אפשרות של החזר. אר גם לפוטנציאל של אפילה – ובהקשר של

שאלות של הקשר ופרשנות ניצבו במרכז פעולתו של ארנון בן-דוד

במשר כל שנות עבודתו. בקבוצת עבודות משלהי שנות ה-80 עסק בז-דוד

במציאות הפוליטית-חברתית בישראל ובמנגנוני הכוח המעצבים אותה.

העבודות מתקופה זו עשויות ברובן עץ לבוד ומדמות נפחים מודולריים,

אדריכליים. כשעל פני השטח שלהז מופיעות מילים טעונות פוליטית כמו

"אמנות יהודית", "מדינת משטרה", "שב"ב" ועוד. השלכת התוכז המילולי אל תור חלל התצוגה הניטרלי לכאורה מטעינה את החלל כולו בשאלה

הפרשנית הנגזרת מן התוכן המילולי ומציפה שדות משמעות נוספים,

שאינם באים לידי ביטוי ויזואלי במרחב. העבודה המוצגת בתערוכה.

שב"כ (1987) עמ' 27, היא חלק מקבוצת עבודות זו ובנויה בצורת האות ש'.

מהחלק השמאלי העליון שלה יוצאת שלוחה צרה נוספת ועליה מוטבעת

כמו בהדפס סטנסיל המילה "שב"ב". הצימוד "ש' שב"ב" מהדהד כמובז

את הצימוד המוכר "ש' שד"י", המופיע תדיר על בתי מזוזות. שד"י אינו רק

אחד משמותיו הרבים של האל ביהדות. אלא גם ראשי תיבות של פועלו

בעולם – שומר דלתות ישראל. ההקבלה בין השמירה האלוהית לשמירה

הביטחונית מקפלת בתוכה התייחסות גם לממד הסמוי מהעיז המתקיים

עבודתה של אתי אברג'ל, קו לבן (2016) עמ' 28, פורשת יריעה גדולה

של בד טבעי חשוף בעיקרו. במרכז העבודה מתוח פס עבה של ג'סו,2

שחלקו העליון ישר לחלוטין וחלקו התחתון אינו סדור, מידלל ונעלם. קו

התפוגגות הג'סו הלבן כמו מאוחה בחזרה אל החלק הדחוס יותר בשורה

ארוכה של סיכות ביטחוז. מתכתיות וצפופות, יוצרות הסיכות תפר גס,

כואב, השומר על גוף העבודה שלם לכאורה. בכך נוצר בעבודה מתח

בין קו אופק מדומה, הנמתח לכל רוחב העבודה, ובין צלקת בשרנית,

צבירה והחסרה, חיבור ופרימה, הם מומנטים חוזרים בפעולתה של

אברג'ל במשך השנים. עבודותיה נבנות בדרך כלל כמיצבים מסועפים

ישירות בחללי התצוגה, ופורשות מראות נוף שהם חיצוניים ופנימיים

בעת ובעונה אחת. העבודה המוצגת בתערוכה טומנת בחובה ייצוג של

קווי גבול שונים ומהדהדת הן את מורכבות המצב הפוליטי והן את שאלת

בשנות ה-60 התמקדו אמנים כמו מיכאל גרוס או אורי ריזמן בקבוצת

עבודות שקשרה בין גוף האישה ובין הנוף המקומי. "החיבור בין אישה

לטבע ולנוף קיים בציור המערבי לאורך מאות שנים", כתבה אלן גינתון

בקטלוג התערוכה של ריזמן במוזיאון תל אביב לאמנות (2005).

בהתייחסה לקבוצת העבודות המכונסת באופן חופשי תחת הכותרת

"אישה-נוף" הוסיפה: "למטפורה הזו - לארוטיזציה של הנוף, למיזוג של

גוף האישה עם הנוף – יש כמובן גם מובן תרבותי-פוליטי מובהק: הזיווג

בשתיהו ולשאלת האמונה בתוקף הממשי שלהו בעולם.

המתפתלת בתוכה.

ייצוג הגוף הנשי.

תערוכה זו. אפילה שעשויה להיות משטרית. מוסרית או תרבותית.

3. אלן גינתון, אורי ריזמן, מוזיאון תל אביב לאמנות, 2005, עמ' 17-18.

4. אילן ויזגן, "רשמים 1 – כשות בשראל היות"

בישראל, בית האמנים,

רושלים, 2001, עמ' 5.

הביאנלה הראשונה לרישום

המערבית". 5 עבודתה של אברג'ל אמנם פורשת מראה נוף רחב ומטעינה אותו בנוכחות גופנית ברורה, אולם בעשותה כן היא קושרת את הגופני עם המושגי וחומקת מן ההיררכיות המובְנות והמכפיפות של השיח ההיסטורי המוכר.

הבינארי של אישה-טבע וגבר-תרבות לאורר תולדות התרבות (והאמנות)

על הקו הנמתח בין רישום לפעולה, ובין ציור לפיסול, מתקיימות גם עבודותיו של פנחס כהן גן מהסדרה "רישומי פעולה" (1973) עמ' 52,75. העבודות עושות שימוש בגיליונות נייר עיתון, שכהן גן נהג לאסוף מבית הדפוס של "ג'רוזלם פוסט" בירושלים, לפני ואחרי ניקוי הגלילים של מכונות הדפוס. אחת העבודות עשויה כמה שכבות של נייר עיתון חלק, מצהיב מעט, שפסי צבע לבן מסמנים את צירי הקיפול והחיבור שלו, כמו תחבושות האוחזות את חלקי הגוף הפצוע. העבודה נפרשת כמו ספר או אלבום, הפנים והחוץ שלה מפולשים זה בזה, וכולה פריכות ועדינות. עבודה אחרת בסדרה מאגדת כמה גיליונות נייר שעל חלקם עדיין ניתן לזהות שאריות של דפוס, וכן את הלוגו של "ג'רוזלם פוסט". הנייר בעבודה זו מאוגד במסקינגטייפ מכוסה בצבע, והאובייקט כולו נדמה כמחברת בית ספר ישנה. ניסיון לדפדף במחברת חושף כי לא כל קיפולי הכפולות הופרדו, עניין היוצר מספר עמודים אי-זוגי לכאורה ומצב חוזר הכפולות הים לים לחוץ.

ב-1974 הוצגה במוזיאון ישראל בירושלים התערוכה "רישום מעל ומעבר" (אוצרים: יונה פישר ומאירה פרי). "אופייה החקרני של האמנות המושגית עודד אמנים להתייחס אל הנייר לא רק כאל מצע לרישום אלא כחומר וגוף שיש לו פָּנים, גב ותוך. גם אמצעי הרישום זכו להתייחסות חדשה, בין אם על ידי הרחבה (כתמי השומן של משה גרשוני) ובין אם על ידי צמצום (קריעות וקיפולי הנייר של בני אפרת, יהושע נוישטיין ופנחס כהן גן", 4 כתב אילן ויזגן בהתייחס לתערוכה זו בקטלוג "רשמים I", הביאנלה הראשונה לרישום בישראל (2001).

**פנחס כהן גן** מתוך הסדרה "רישומי פעולה" (פרט), 1973 טכניקה מעורבת על נייר 22X17 ס"מ

**بنحاس كوهين جان** من سلسلة "سجلات إجراءات الرسم" (تفصيل)، 1973 تقنيات مختلطة على الورق 22X17 سم

Pinchas Cohen Gan
From the series
"Action Drawings"
(detail), 1973
Mixed media on paper
22X17 cm

מבט עכשווי על עבודות אלה חושף רגישות חומרית יוצאת דופן ויכולת לאחוז את האינטלקטואלי באמצעות הוויזואלי, את המושגי באמצעות החושי; מחברת סגורה, גיליונות נייר חלקים, הנושאים תוכן רב-עוצמה.

עבודתה של מיכל הלפמז, ללא כותרת (מתוך הסדרה "פורטרט כד") (2021) עמ' 44, היא חלק מקבוצה מקיפה של עבודותיה הכוללת רישומים, ציורים. פרפורמנס ווידיאו, שבהז מופיע הצימוד ביז דמות אישה לכד. המגלמים בגופם את המתח בין אור לצל ובין לבן לשחור. נערה עם כד מופיעה כמוטיב חוזר בתולדות האמנות, והלפמן מתייחסת אליו במשך השנים באמצעים של הרחבה, הסטה, שיבוש ופוליטיזציה, ותוך תנועה מתמדת מרישום לתנועה. מכוריאוגרפיה לקומפוזיציה. מסטטיות לפרפורמטיביות ומקלאסיות לעכשוויות. בעבודה המוצגת כאן מתקיימת זליגה חומרית בין גוף האישה לגוף הכד. בכעין רישום קונסטרוקטיביסטי נרשמים על הנייר נפחים שונים, המכליאים את גוף הכד עם גוף האישה, ונפרשות אפשרויות בו-זמניות לנוכחות הכד. שכל אחת מהז יוצרת מערכת יחסים שונה עם גוף האישה. בכולן, עם זאת, מסתמן קו תוחם ברור, המשרטט את גובה פני הכד בהתייחס לגובה נקודת המבט של הדמות, המשקיפה אל המרחב. מעניין לציין כי נקודת המגוז של העבודה מצויה דווקא בריק המגולם בה - החלק הריק של הרישום, הבהיר והחסר - הפה, שאולי מנוע מלדבר.

עבודותיו של **רוז אסוליז** מהסדרה "סיכוז רוחני (מחווה ליחיאל שמי)" (2021) עמ' 38 נוצרו בהתייחס לפועלו של יחיאל שמי, בעיקר בסדרות "ברזל קרוע" משנות ה-60 ול"אלמנטים" מתחילת שנות ה-2000. שמי הכניס בשעתו ממד של תנועה ושל רכות לחומר הגלם הכבד שעמו עבד – ברזל. אסוליז עובד עם ארנקי עור משומשים ובוחז מה קורה לפעולת הקריעה כאשר היא מוחזרת לחומר רך. הוא יוצר נפחים פיסוליים המזכירים בקווי המתאר הכלליים שלהם פסלים של שמי, על הקו הנמתח ביז צורת בית לצורת אונייה, אולם בקנה מידה קטז הרבה יותר ובחומריות שונה לגמרי. שמי ייחס לחומר עצמו משמעות מכרעת בתהליכי עבודתו. "החומר ממלא בתהליך הזה מקום חשוב ביותר, הוא השותף – המצבר הסופי – האומר לי: עשה כר או כר", אמר ביחס לעבודתו ב-1982.5 ההעזה של אסולין בבחירת חומר הגלם לפעולת המחווה - חומר גלם רך, שמקורו ברדי-מייד בעל תפקיד פונקציונלי בתרבות, ובעל מאפיינים של תלישות. ניידות. גמישות וזמינות - ממשיכה גם בהצעה הנרטיבית העולה מהן. אחת העבודות עשויה מכיסוי דרכון, והדבר הביא את אסולין לחשוב על המרחק שחווה שמי בין ימיו בקיבוץ לשהותו בניו יורק בתקופה ממושכת בחייו, ובאופן רחב יותר – לחשוב על היחס בין פסלי הברזל הכבדים ובין נרטיבים של מעבר, עקירה והגירה, שמגולמים בזמן ובמקום שבמסגרתם נוצרו.

ב-1975 יצר מיכה אולמן את מקום. בעבודה נראה אולמן מבצע שש פעולות שונות עם וביחס לתלולית חול שערם במרכז חלל סגור. באטיות, בהתכוונות ובדיוק הוא מפסל במרחב באמצעות חול, מטאטא ואֵת; משטח את החול בזהירות, מתווה דרכים, יוצר תצורות נוף משתנות, דורך את אחת התלוליות, מטיח את החול אל עבר הקיר או מסדר אותו בתלוליות נאות וחדשות ההופכות בתורן למכתשים. לאורך העבודה עולות התייחסויות לעבודות מינימליסטיות מכוננות. וצפים בתודעה

 יחיאל שמי, דברים לתערוכה בגלריה גורדון, תל אביב, 1982, מצוטט באתר אטליה שמי: https://ateliershemi. wordpress.com/

פינצ'ובר נוצרה במקור במסגרת קורס בתובנית לימודי ההמשך של ניקולא טרצי. במסגרת הקורס התבקשו הסטודנטים ליצור עבודות משלהם בזיקה לאמנים מן הדור שעמד במוקד התערוכה "דלות החומר" (1986).

6. עבודתו של אבנר

 הדס מאור, "רשמים
 VII – קו פעולה", הביאנלה השביעית לרישום בישראל, בית האמנים, ירושלים, 2019. עמ' 1-11.

שמות של אמנים כמו רוברט מוריס, רוברט סמיתסון ואחרים. העבודה מסתיימת כפי שהתחילה, עם תלולית חול יחידה במרכז החלל.

עבודתו של אבנר פינצ'ובר, מקום (אחרי מיכה אולמן) (2018)<sup>6</sup> עמ' 40, נוצרה בהתייחס לעבודה זו של אולמן, והיא מהדהדת אותה אך גם מתבחנת ממנה בכמה אופנים. ראשית, חשוב לציין כי העבודה מבוססת על פעולה שביעית שאולמן העיד כי ביצע באותו מעמד, אך התיעוד שלה אבד. חול הוא החומר החוזר בעבודותיו של אולמז. פינצ'ובר מרבה לעבוד עם אבקת צמנט, וכך עשה גם בעבודה זו. בחלל דומה לזה שבו ביצע אולמן את הפעולה שלו, ומאותה זווית צילום, נראה פינצ'ובר עורם תלולית אבקת צמנט בדקדקנות רבה ואז, בבת אחת, מזנק לתוכה, קופץ בה עוד ועוד, מתיז ומטיח את האבקה סביב, עד להתשה עצמית. מה שמעלה חיוך ברגע הראשון ממשיך בעוצמה כזו המשנה את מנעד הרגשות ביחס לפעולה. בכך מצליח פינצ'ובר לצאת מנקודת מוצא של מחווה ולנתב את העבודה לנקודה קתרטית אישית עד מאוד, כזו שמלווה גם עבודות אחרות שלו דוגמת צמנט (2019), Riot Glass (2019) וכיסאות (2018). ביחס לעבודות אלה כתבתי בקטלוג התערוכה "רשמים VII – קו פעולה" כי "ההשלכות של פעולת היידוי, הזריקה או ההטחה, ושאלת המפגש או ההתנגשות בין החומרים השונים, מייצרות פעולה רישומית במרחב, כזו הנשלטת רק באופן חלקי, וחוצה גבולות סמויים בין כוונה למקריות ובין ליריות לאלימות"."

**נלי אגסי** 2002 ,Sand it Better 'וידיאו, 104:04 דק'

نيلي اغاسي 2002 ,Sand it Better فيديو، 04:04 دقيقة

**Nelly Agassi** Sand it Better, 2002 Video, 04:04 min



במשר השנים חוזרות עבודותיה של אגסי ונוגעות באופנים שונים באזור

בית החזה. אם באופן מטפורי ואם באופן מעשי - באמצעות דקירה,

גריעה, תפירה, רקמה, שיוף ועוד - חוזרת אגסי ונוברת בחלק זה של הגוף

באופז שהוא פולשני, אגרסיבי ואובססיבי מחד, תרפויטי ומזכר מאידר.

גרפיטי אנטי מלחמתי, קריית טבעון (1988) עמ' 46 היא אחת מהעבודות הראשונות שרונה יפמן צילמה, בהיותה רק בת 16. העבודה צולמה בפילם הראשונות שרונה יפמן צילמה, בהיותה רק בת 16. העבודה צולמה בפילט 35 מ"מ וחיכתה במגירה שנים, עד שהוצגה לראשונה במסגרת פרויקט "רדיו נתיבה" במרכז לאמנות עכשווית בתל אביב (2022). העבודה צולמה תוך כדי שוטטות בקריית טבעון שבה גדלה יפמן ומשקפת את השילוב הבלתי אפשרי בין חספוס לעדינות ובין ברוטאליות לפואטיות, המאפיין את עבודתה. הגרפיטי שבתצלום נדמה כמשורטט בגיר לבן, זמני ובר חלוף, וסמל השלום – שנוצר במקור ב-1958 כסמל התנועה לפירוק נשק גרעיני - נדמה כאילו לא שורטט נכון, ואז תוקן. עבודה זו מסמנת, כבר בשלב מוקדם מאוד, את העניין רב-השנים של יפמן במושגים של זהות, אינדיבידואליזם, זכות בחירה ויותר מכל – חופש, במובן העמוק ביותר של המושג.

עבודת הווידיאו של ליאור גריידי, לפי סדר ההופעה (2015–2006) עמי פג, היא רשימה כרונולוגית של דמויות משמעותיות בחייו, המופיעה על מסך שחור ככותרות סיום של סרט. הרשימה מתחילה עם הוריו של גריידי וכוללת לאורכה דמויות אנונימיות לצד דמויות מוכרות, כשבעמודה המוקדשת ל"תפקיד" הדמויות בחייו של גריידי מופיעים תיאורים קצרים הנוגעים למעמדן בעולם, לפחות מנקודת מבטו. תיאורים ענייניים, כמו "המורה לאנגלית", לצד תיאורים טעונים רגשית כמו "בת השכן השקטה" וכינויים הלקוחים מהתרבות הפופולרית, כמו "האיש ששווה מיליונים", מופיעים בזה אחר זה לאורך העבודה ובונים פסיפס מרגש, שהוא מסתורי ומוכר בעת ובעונה אחת. העבודה שוזרת פרגמנטים של סיפורי חיים ופועלת כרומן ספרותי הנפרש באופן שהוא טקסטואלי וויזואלי בה בשעה ואולי למעשה, לא טקסטואלי ולא ויזואלי כלל ועיקר. זהו דיוקן עצמי מורכב ומתוחכם המגדיר את האני באמצעות השדה התרבותי הרחב ונשען על שורה ארוכה של הקשרים נזילים, ולא על נראוּת או מהות נתונות מראש.

 רונה יפמן, "רדיו נתיבה", המרכז לאמנות עכשווית, תל אביב, 2022, אוצרת: תמר מרגלית.

**מיכה אולמן** מקום, 1975 וידיאו, 19:30 דק'

**ميخا أولمان** مكان ، 1975 فيديو ، 19:30 دقيقة

Micha Ullman Place, 1975 Video, 19:30 min

עבודת הווידיאו של נלי אגסי, Burnt (2000) עמ' 54, לא נעשתה כפעולת מחווה לעבודות המחיקה של נוישטיין, אולם היא מרחיבה את פעולת הרישום והמחיקה, מציעה לה אופק אחר ומייצגת את המעבר מעיסוק בגוף הלאומי לעיסוק בגוף הפרטי. בעבודה נראית אגסי רושמת על בית החזה צורת לב באמצעות שפתון אדום, ולאחר מכן משפשפת את האזור עד לטשטוש קווי המתאר ומחיקה של הצורה. שומניות השפתון אינה מאפשרת מחיקה מלאה, ועל גבי הסימון המרוח שנותר רושמת אגסי צורת לב חדשה. רושמת ומוחקת, רושמת ומוחקת, עד למצב שבו העור אדום ומגורה וכתם צבע עז ספוג בו. בעבודת הווידיאו Sand it Better (2002) נראית אגסי כשהיא משפשפת את אזור בית החזה בפיסת נייר זכוכית שהיא אוחזת בידה, בתנועות אלכסוניות, מדודות ומונוטוניות, עד לפציעה של פני השטח של העור וליצירת דימום. עם סיום הפעולה היא פורשת את כף ידה ומניחה אותה על אזור הפגיעה, כמו מכסה ומרגיעה, מפנימה את מהות הפעולה.

עבודתה של מנאר זועבי, In Between (2023) עמ' 50, מורכבת משבעה זוגות של גרבוני ניילון מתוחים, על סף קריעה, שעצם פעולת מתיחתם מייצרת כעין תווך בתוכם, תווך שנתפר ונבקע. העבודה מהווה רישום גוף במרחב, מנכיחה את הגוף החסר, מתייחסת למצב קיומי מתמשר של פיצול ובתוך כך מציפה גם את סוגיית המאבק על האדמה. ריבודיות זו בין היבטים של גבול, גוף וזהות מאפיינת את מכלול עבודתה של זועבי, העוסקת בנושאים של לאומיות ומגדר ומרבה לעשות שימוש בחומרים רכים ובפעולות גוף. השימוש בגרבוני ניילון והממד הפרפורמטיבי המובנה בעבודתה מהדהדים מהלכים מכוננים של אמניות דוגמת סנגה ננגודי ורבקה הורז וממשיכים שרשרת של ייצוגים

> של ג'וז מיור. אבי רעיוז הגנת הסביבה ושימורה באמצעות הקמת שמורות טבע בארצות הברית.

> .10 תכלת רם, "סיטואציה: פרסייט רמשרז לאמווח. עין חרוד", 2019.

אלטרנטיביים, אמנציפטוריים, הנוגעים לגוף, לאום ומגדר.

עבודתה של תכלת רם, מעולם לא ראיתי עץ בלתי מרוצה $^{9}$  (2019) עמ'  $^{54}$ . בנויה מחלקי ארון עץ גדול, שרם פירקה לחלקים, ובאמצעות שילוב עם כמה אלמנטים נוספים - בהם ענף יבש, בלוק איטונג מפוסל, ורישום מעודו של פסל של האמנית חוה מחותו התלוי באמצעות קולב על מחיצת הארון – יוצרים תמונת נוף או גן פסלים. אחד מעקרונות העבודה הוא שימוש בחלקי הארוז השונים כרדי-מייד. לא כחומר גלם. כלומר - משמוע שלהם אל תור ההצבה כפי שהם מבלי לחתור ולשנות אותם. באופן זה נושאים החלקים השונים את הפונקציונליות הראשונית שלהם, אר צוברים נוכחות ותוקף נוספים במרחב התצוגה. דלתות הופכות למחיצות, מגירות לקוביות או לגבעות, ופני השטח של העץ המעובד נדמים לטופוגרפיה סוערת של מרחב.

עבודתה של רם מקפלת בתוכה עיסוק מתמשר ואימננטי במושג הבית, אם כמבנה מחסה ואם כמושג נכסף אר מופשט. העבודה המוצגת בתערוכה הוצגה במקור במשכז לאמנות בעיז חרוד.<sup>10</sup> בחלל תחום שהיה חסום לגישה והמבט אליו היה כאל ויטרינה. בהצבה הנוכחית מתקיימת הצעה שונה לחלוטין, הצעה המחזירה את הגוף אל המרחב ומאפשרת תנועה בתור הנוף. העבודה אוחזת מחשבה על נוף, על מבט לעבר נוף, על פנים שהופך לחוץ אך תחום בפנים אחר. טאוטולוגיה הדומה גם לשימוש בעץ, כאלמנט בוטני וכחומר גלם או רדי-מייד, בעת ובעונה אחת.

בעבודת הווידיאו של אפרת נתן, לבּנה (2016) עמ' 59, נראה בד חיתול לבן, הקשור בחוט ותלוי, מטפטף נוזל לבן. המסך עצמו מכוסה מסגרת לבנה ועליה מתוחה רשת צפופה, שכמוה כרשת חלון או ככילה המגוננת על היקר מכל. הניגודיות בין שחור ללבן, בין סיד לזפת, היא אלמנט מכונן בעבודתה של נתן במשך השנים, וכמוה גם העיסוק בהיבטים שונים הקשורים באתוס הקיבוץ ובחיים בו. בהקשר של תערוכה זו, העבודה מתפקדת כאלמנט הקוצב את הזמן בחלל, בצליל עדין אך נוכח, הנהפך לטורדני יותר ויותר ככל שהזמז עובר.

החלב המטפטף באטיות מתוך הבד הוא חומר חוזר בעבודתה של נתן. ב-1974 היא הציגה את הפעולה חלב במדרשה לאמנות, ובה שפכה חלב בזרם עדיז במורד גרם מדרגות. בשעתה נאמר על העבודה שזליגת החלב מטה באטיות והיקוותו בשלולית למרגלות הצופים מזכירות בתצורתן את פיתולי נהר הירדן. עוד חשוב לציין כי הפעולה התרחשה זמן קצר לאחר פיגוע קשה שאירע בקריית שמונה ובו נהרגו 18 בני אדם. בהם שמונה ילדים. עצם השימוש בחלב נושא משמעות סמלית החוצה דתות ותרבויות וקשורה בשפע, פריון, הזנה ומחזוריות החיים. מנקודת מבט

כזו, התנועה ביז שפיכת החלב כמו לשווא וביז העטיז השופע ועולה על גדותיו היא עקרונית, וכמוה כשיקוף עמדתה של האמנית בנקודות הזמן השונות ביחס לסיטואציה הפוליטית-חברתית.



אפרת נתז חלב, 1974 פרפורמנס

افرات ناتان حلیب، 1974

**Efrat Natan** Milk, 1974 Performance

עמ' 60,0 עמ' (שחור) עמ' 2013) בעבודתה של **אפרת קליפשטייז**, לאהוב אותר (שחור) נראה כבל חשמל שחור. מלופף ותלוי על הקיר. זמיז לשימוש - כמו כבל גיטרה הממתין לחיבור למערכת ההגברה, מצד אחד, או לולאת חנק זמינה, מצד אחר. באופן לא שגרתי, הכבל מאופיין בדגם צבעוני חוזר, וכתמים של כחול, כתום, ירוק וצהוב מבליחים לכל אורכו במקצב קבוע. מבט מדוקדק יותר מגלה כי כתמי הצבע הם למעשה תוצר של פגיעה, של גילוף שכבת הגומי המבודדת של הכבל עד לחשיפת החוטים מוליכי החשמל הטמונים בתוכה. זהו דגם חוזר של פציעה - פעולה רפטטיבית. תובענית. המציפה את העבודה בנוכחות גופנית ברורה ובממד של סכנה. התעתוע הראשוני בין מקריות לכוונה מתפוגג עם ההבנה שהפגיעה החוזרת מבוצעת על ידי האמנית בצורה ממוקדת וסדורה, ובתוך כך מערבלת מושגים כמו כאב, שליטה, אלימות, אסתטיקה, תרפיה ואימה.

עבודת הווידיאו של **דניאל קיצ'לס**, השליח (2011) עמ' 62, מנסחת הצעה מפעימה מבחינה אמנותית. פוליטית ואישית. בעבודה נראה קיצ'לס עומד על הר הצופים בירושלים בגבו למצלמה, מבטו מופנה אל הכפר הערבי עיסאוויה, הנפרש למרגלות ההר. הוא עומד דרוך, אוחז בגיטרה חשמלית, וברגע שהמואזין בעיסאוויה מתחיל לקרוא לתושבי הכפר לתפילה, קיצ'לס עונה לקריאה בנגינת אלתור מעודו ומהדהד. העבודה עוקבת אחר מחזור שלם של קריאות לתפילה, משחר ועד שעת בין ערביים. נכללות בה חמש קריאות שונות, וככל שקריאת המואזין משתנה במהלך היום, כך משתנה גם אופי הנגינה. התוצאה היא מפגש מוזיקלי-תרבותי-פוליטי יוצא דופן, כעין דיאלוג חד-צדדי אך רב-עוצמה המבוסס על כבוד, הערכה ונכונות להקשבה.

עבודותיו של **ציבי גבע** בוחנות במשר השנים אופנים שונים של הסוואה וחסימה – החל בסדרות מתמשכות המתייחסות ל"דברים" בעולם, כמו כּפייה, בלטה, תריס או חלון (שכולם בעלי מאפיין מפריד ומסוכך), ועד לסדרה מצומצמת יותר של עבודות גיאומטריות מסוף שנות ה-90, שבה התייחס ביז השאר לאבני מחסום או לשלטים המציינים בסיסי צבא. כמו כל עבודותיו של גבע, גם הציורים בסדרה זו מתאפיינים ברב-שכבתיות. חומרית ומושגית באחד. המכליאה שדות משמעות שונים הקשורים במינימליזם מצד אחד ובהקשרים תרבותיים, פוליטיים ומקומיים מצד אחר. העבודה שמוצגת בתערוכה, ללא כותרת (1997) עמ' 65, היא דוגמה אופיינית לעבודות מסדרה זו, וכולה בנויה מטקטיקות שונות של חסימה - מן הבד הצבוע כולו במשטחי צבע אחידים לכאורה, דרך סימון ה-X המתקבל בין המשולשים, ועד הדגרדציה הטונאלית של הצבעים, המהדהדת את האופז שבו מסומנים אזורים צבאיים. בעבודה נוספת בסדרה מופיעים משולשים בגוונים שונים של כחול המדגישים את המתח בין מזרח למערב, בין לוקאלי לאוניברסלי. בשני המקרים הדגם הנוצר מזכיר גם ריתוך פנימי של שערי מתכת טיפוסיים למזרח התיכון, ויוצר רובד נוסף של חסימה.



**ציבי גבע** ללא כותרת, 1997 אקריליק, שמן וצבע תעשייתי על בד 184X184 ס"מ

**تسيفي جيفع** بدون عنوان، 1997 أكريليك، ألوان زيتية وطلاء صناعي على قماش 184X184 سم

## Tsibi Geva Untitled, 1997 Acrylic, oil and industrial paint on canvas 184X184 cm

יואב שמואלי מציג תצלום שחור לבן, <u>תום</u> (2007) עמ' 55, שבו נראה פנס כפול גבוה המאיר בעוצמה אל תוך הלילה, בוהק כזוג עיני חיה בחשיכה. העבודה היא חלק מקבוצת עבודות רחבה יותר, ששם כולן הוא "תום". בעבודה מוקדמת יותר בקבוצה זו הציג שמואלי שלושה לוחות גדולים ועליהם דימוי חומה שהופיע פעמיים ודימוי פנס גדול, מרובה נורות ומסנוור. העבודה, שהוצגה כשלט חוצות גדול הכלוא בתוך החלל, עירערה את היחס בין פנים לחוץ, נשענה על זיכרונות ילדות ויזואליים ועסקה בהיעדר בית, בשוטטות ובחיפוש. החומה המצולמת היתה החומה שהקיפה את אצטדיון הכדורגל בפתח תקוה, העיר שבה גדל - חומה פיזית שהיא גם חומה מנטלית ורגשית - והפנס היה פנס

האצטדיון. הפנס בעבודה הנוכחית צולם בגן העצמאות בתל אביב, זירה היסטורית של מפגש ופעילות הומוסקסואלית ואתר משמעותי אחר בחייו של שמואלי, והוא מסמן של אמצעי פיקוח, חשיפה ואכיפה במרחב. בהצבה בתערוכה הוא ניצב בדד, חולש על המרחב. שמה של קבוצת העבודות מקפל בתוכו כפל משמעות: תום הנעורים כשלעצמו, אך גם מה שלמעשה נלקח או אבד. סיום. או בהיפוך אותיות: מות. אחרי תום.



תום, 1998 טכניקה מעורבת 236X496X185 ס"מ צילום: עודד לבל

يوآف شمولي توم، 1998 تقنية مختلطة 236X496X185 سم تصوير: عوديد لاييل

Yoav Shmueli TOM, 1998 Mixed media 236X496X185 cm Photography: Oded Lebel

מה שלמעשה נלקח או אבד. סיום. או בהיפוך אותיות: מות. אחרי תום.

ללא כותרת (נשימה 1) (2015) עמ' 67 היא אחת מקבוצת עבודות של אורלי סבר, הכוללת תיבות עץ נמוכות בעלות פתחים שונים המדמים פתחי מיזוג אוויר, ביוב ועוד - מערכות המקשרות באופן סמוי בין חללים ומרחבים. בתערוכה בגלריה קו 16,<sup>12</sup> שבעבורה נוצרו, ניצבו חלק מהתיבות דוממות, מאחרות בקע אור או סאונד, והן רבצו בחלל כמו גוף מפוצל איברים, המפיק צליל של נשימה מתכתית. צליל נשימה כזה עולה גם מהעבודה היחידה שבתערוכה זו, והוא כמו מהדהד את טפטוף החלב בעבודה של אפרת נתן, מעורר תחושה של סף כליה. בין גוף ובין מחסה, בין מערכת ובין מבנה, העבודה מעוררת אי-נוחות ונמתחת בין הפונקציונלי, האדריכלי, הפיסולי והגופני.

גם עבודתה של עדן בנט, ללא כותרת (פיל בקוף מחט 6#) (2023) עמ' 69, פועלת בחלל במקום הסיפי, הלימינלי, שבין פיסול לאדריכלות. העבודה, שהוצגה לראשונה בגלריה אחד העם 7,9 אוחזת במהותה את הבלתי אפשרי - מרחב ביניים שבין פנים לחוץ ובין סביבה משרדית לאזור אחסון. היא פורשת תמונת נוף אורבני, הבנויה מחומרים גנריים, זולים, בהם עץ, פורמייקה, שטיחים, רשתות וגלילי קרטון. בעוד אלה שעונים אנכית כנגד הקיר, משורטטת לצדם בגיר לבן ובתנועה אופקית זירת התרחשות ספציפית. חלק מהאלמנטים ניצבים חופשיים במרחב, מונחים כבדרך אגב, ואחרים מהודקים ברצועה אלסטית אל קיר חלל התצוגה. לצד אלה ישנן גם שתי מגירות שפורקו מארון, שבאחת מהן סדורות קוביות משחק שהצהיבו עם הזמן, והדגם שהן יוצרות מתחרה בזה של דוגמיות הלינוליאום הקטנות שלצדן. גריד על גבי גריד, בין חיפוי לחיקוי, בין דו-ממד לתלת-ממד, מהווה עבודתה של בנט הערה מעודנת על דמיון, כוונה ומקריות וכן על המעבר מילדות לבגרות.

12. אורלי סבר, "נשימות", גלריה קו 16, תל אביב, 2015, אוצרת: רוית הררי.

11. גן העצמאות בתל אביב נפתח לציבור הרחב

ב-1952. החל בסוף שנות

ה-70 הפך הגן לאתר

קרוזינג מרכזי בעבור הקהילה ההומוסקסואלית,

בוודאי עד ביטול החוק

ב-1988. ב-2009 עבר הגן שיפוץ מקיף. נגזמו שיחים.

נסללו דרכים והותקנה

תאורה בכל מרחביו.

האוסר על משכב זכר

13. עדן בנט, "פיל בקוף מחט", גלריה אחד העם 9, תל אביב, 2023, אוצרת: דרורית גור אריה.

.14 "כותרת הקטלוג, שמלווה תערובה מקיפה של האמן משה גרשוני במוזיאון תל אביב, היא 'גרשוני' וכוכב קטן מרחף מעליו, הפניה להערת שוליים. אלא שהסימן אינו הכוכבית השגרתית (\*), אלא כוכב מחומש קצוות. הפרט הזעיר הזה טעון. אתה קורא את שם האמן ומתבקש מיד להעלות את מבטך למעלה, אל שמים שורמזים ררורר הגרוה. ארל מן הכוכב אתה נקרא מיד לרדת למטה, אל תחתית :הדף (עמ' 7), שם מבואר לא גרשוני בחולם, גרשוני' בשורוק, כמו גרשו אותי". דרור בורשטיין, "וכוכב קטן מרחף מעליו: הערות בשולי קטלוג תערוכת משה גרשוני במוזיאון תל אביב", הארץ, .22.12.2010

https://www.haaretz.co.il/ literature/2010-12-22/ ty-article/0000017f-e0eed568-ad7f-f3eff3050000

 גרשוני מתאר אירועים אלה בפירוט בקטלוג התערובה "גרשוני\*", מוזיאון תל אביב לאמנות, 2010, עמ' 228, 372.

עבודתו של משה גרשוני, ללא כותרת (2001) עמ' 70, היא חלק ממהלך מאוחר יחסית ביצירתו, שבו שילב שימוש בצבע שמן, ג'ל אקרילי וספריי שחור על בד. פעולת הגוף על הציור מוחשית מאוד וכוללת מריחות עבות של ג'ל חסר צבע שנעשו באופן ידני, מותירות סימנים ברורים של אצבעות כף היד על המשטח, ועודפים גדולים של החומר שנצבר והתקרש על דופנות הבד. מבעד ומבין שכבות החומר השקוף מבצבצות ועולות נגיעות של צבע כחול עמוק, אך גם בועות אוויר, היפרדות של שכבות החומר השונות וחשיפה של חלקים מהבד – כולן תוצאה של העימות בין החומרים השונים שאינם נקשרים זה לזה מבחינה כימית. את האקספרסיביות העזה והסערה הגדולה של העבודה ממסגרים ארבעה כוכבים שחורים, המופיעים בכל אחת מפינותיה.

כוכב שחור הוא סימן שהופיע בעבודתו של גרשוני החל בשנות ה-70, וכן לצד שמו, כהפניה להערת שוליים, בכותרת התערוכה המקיפה מעבודותיו שהוצגה במוזיאון תל אביב לאמנות ב-<sup>14</sup>.2010 הכוכב המחומש, הפנטגרם, מוכר בראש ובראשונה כסמל עתיק הקשור במיסטיקה ובכישוף. בשנים 300-150 לפנה"ס היה הכוכב המחומש אחד הסמלים העיקריים של ירושלים. בנצרות מסמל הכוכב המחומש את חמשת פצעי הצליבה של ישו. ובאיסלאם הוא הסמל המייצג המוקדם. שלימים הוצמד לו הסהר. בעבודה מוקדמת מ-1970 הדביק גרשוני ארבעה כוכבים מתור ערכת לטרסט בארבע פינות של דף נייר. באותה עת נתפשה הפעולה כאקט מושגי הקשור בסימון של גבול - גבול הפעולה האמנותית אך גם הגבול הפיזי של גיליוז הנייר. בקיץ 1986 שהה גרשוני במשכנות שאננים בירושלים ויצר את הסדרה "לילות ירושלים", שבה הופיעו סמלי הסהר והכוכב מן האיסלאם. בקיץ לאחר מכן חזר לירושלים והתכוון להמשיך את אותו קו עבודה, אולם תחת זאת החלו לעלות בעבודות סמלי מגז דוד צהוב ומלים ביידיש. בעבודות מ-2005 חזר והופיע סמל מגז דוד, אולם הפעם כשבלונה חתוכה, קטועה, מעל שכבות עבות של ג'ל חסר צבע וספריי.<sup>15</sup>

נוכחות הכוכב המחומש בעבודתו של גרשוני שונה מאוד מנוכחות הכוכב המשושה, מגן הדוד. העיסוק במגן דוד חוזר במשך כל שנות עבודתו, במופעים שונים, ואי אפשר לנתקו מהעיסוק בשאלת הזהות - הדתית, הלאומית והאישית – וכן משאלת האלוהות. הכוכב המחומש קיבל פנים שונות בתקופות שונות ביצירתו, והופיע הן כאמצעי מושגי והן כסמל רווי משמעות הקשור בשלוש הדתות המונותיאיסטיות. בעבודות המאוחרות, כמוהו כאמצעי לעגן את עודפות הפעולה האקספרסיבית, להדק אותה בחזרה אל הקרקע, כמו נעצים המצמידים נייר לרקע. כלומר, גם כאשר נדמה ששורש המהלך הוא מיסטי, יש לו פונקציה ממשית. באופן זה, כוחות מנוגדים פועלים בעבודות בסדרה מאוחרת זו לא רק בהיבט החומרי, אלא גם בהיבט הרעיוני והרגשי. מצד אחד, גרשוני מפנה את המבט הפנימי, את התודעה, אל הרקיע, אל המרחב האינסופי, אל מה שיכול להיתפש כאלוהי, ומצד שני, בה בשעה הוא גם מנחית את עצם המהלך אל הקרקע ואינו מאפשר לו להתקיים. כך או אחרת, הוא חוזר ועוסק בשאלת הגבול - האישי, האמנותי, הקיומי.



موشيه جرشوني بدون عنوان، 2006 ألوان زيتية وجل أكريليك على قماش 120X140 سم بإذن من جاليريا جيفعون للفنون

Moshe Gershuni Untitled, 2006 Oil and acrylic gel on canvas 120x140 cm Courtesy of Givon Art Gallery



שם התערוכה התקבע עוד בטרם בחרתי לכלול בה את עבודתו של גרשוני. הוא קשור עבורי בזיכרון אישי ומהדהד את שם האלבום האחרון שדיויד בואי הוציא ב-2016 ממש לפני מותו. כוכב שחור הוא עצם שמימי מומצא, גוף שאינו קיים באסטרונומיה. צמד המלים מפגיש, היפותטית, שני מצבי צבירה - את נצנוץ האור המאפיין כוכב במהלך חייו, עם בליעת האור המוחלטת של חור שחור, כלומר של כוכב לאחר מותו (בהינתן שמסת הכוכב היתה גדולה מספיק והביאה לקריסה מעין זו). הבחירה בצמד מלים זה כשם התערוכה מהווה מבחינתי מטפורה למצב העניינים הפוליטי במדינה. החודשים האחרונים הביאו עמם תחושה קשה ומתמשכת של חוסר ודאות, של פוטנציאל של חשיכה הולכת וגדלה, של חשש מפני סיום תקופה. תחושת הקריסה, האפילה, והעצב הגדול שהן הביאו עמז, הולידו את רוח התערוכה.

--

כותרת המאמר, "ללכת ללא פחד", לקוחה מפרויקט מחווה יוצא דופן שנעשה בחסות WePresent לזכרו של דרק ג'רמן - במאי, מעצב במה, אמן ואיש הגות שמת מסיבוכים הקשורים באיידס ב-1994. ג'רמן היה ועודנו מקור השראה בלתי נדלה בכל הקשור למושגים של חופש, יצירתיות, אינטרדיסציפלינריות ותעוזה. ראו: https://wepresent.wetransfer com/stories/blue-now-neil-bartlett-derek-jarman

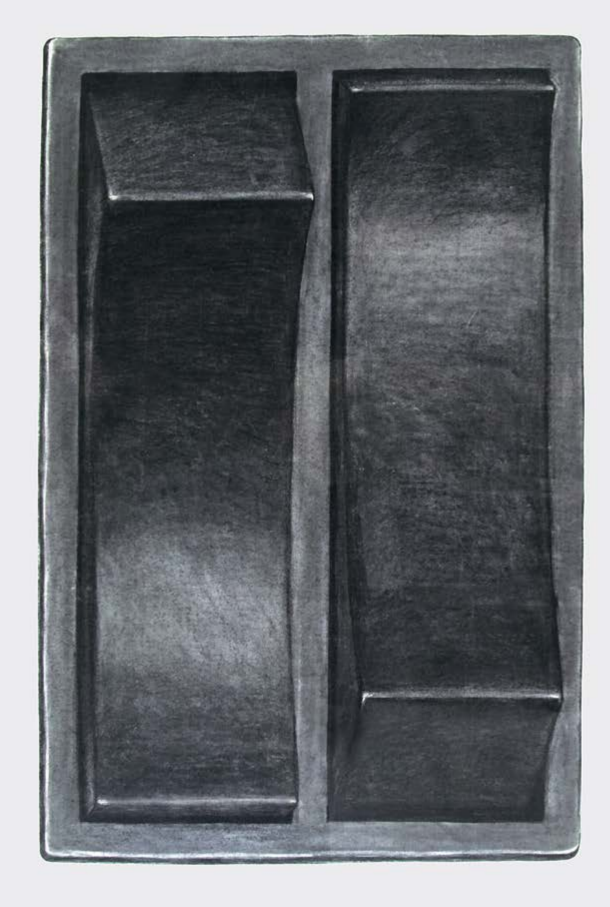


**יהושע נוישטיין** מחיקה, 1971-1973 סרט 16 מ"מ מומר לווידיאו 20:16 דק' באדיבות האמן

**يهوشوع نيوشتين** حذف, 1973-1971 فيلم 16 ملم مُحَول إلى فيديو 20:16 دقيقة بإذن من الفنان

# Joshua Neustein

Erasure, 1971-1973
16 mm film converted
to video
20:16 min
Courtesy of the artist



# אירינה בירגר

Switch, 2000-2001 פחם על נייר 200x150 ס"מ

ايرينا بيرجر Switch، 2000-2001 فحم على ورق 200x150 سم

Irina Birger Switch, 2000-2001 Charcoal on paper 200X150 cm



**ארנון בן-דוד** שב"ב, 1987 עץ לבוד ודיו 36X62X7 ס"מ

أ**رنون بن دافيد** شَابَاك، 1987 رقائق خشب وحبر 36X62X7 سم

Arnon Ben-David Shin Bet, 1987 Plywood and ink 36X62X7 cm



אתי אברג'ל קו לבן, 2016 ג'סו וסיכות ביטחון על בד 210X470 ס"מ

**إيتي أبيرجيل** خط أبيض، 2016 حيسو ودبابيس آمنة على قماش 210X470 سم

# Etti Abergel

White Line, 2016 Gesso and safety pins on canvas 210X470 cm



## אתי אברג'ל

קו לבן (פרט), 2016 ג'סו וסיכות ביטחון על בד 210X470 ס"מ

إيتي أبيرجيل خط أبيض (تفصيل)، 2016 جيسو ودبابيس آمنة على قماش 210X470 سم

Etti Abergel White Line (detail), 2016 Gesso and safety pins on canvas 210X470 cm



**פנחס כהן גן** מתוך הסדרה "רישומי פעולה", 1973 טכניקה מעורבת על נייר 32X113 ס"מ

**بنحاس كوهين جان** من سلسلة "سجلات إجراءات الرسم"، 1973 تقنيات مختلطة على الورق 32X113 سم

Pinchas Cohen Gan
From the series
"Action Drawings", 1973
Mixed media on paper
32X113 cm



**פנחס כהן גן** מתוך הסדרה "רישומי פעולה" (פרט), 1973 טכניקה מעורבת על נייר 113X32 ס"מ

بنحاس كوهين جان من سلسلة "سجلات إجراءات الرسم" (تفصيل)، 1973 تقنيات مختلطة على الورق 32X113 سم

Pinchas Cohen Gan
From the series
"Action Drawings" (detail), 1973
Mixed media on paper
32X113 cm



**פנחס כהן גן** מתוך הסדרה "רישומי פעולה", 1973 טכניקה מעורבת על נייר 22X17 ס"מ

**بنحاس كوهين جان** من سلسلة "سجلات إجراءات الرسم"، 1973 تقنيات مختلطة على الورق 22X17 سم

# Pinchas Cohen Gan

From the series
"Action Drawings", 1973
Mixed media on paper
22X17 cm





# רון אסולין

אוניית מסע (מחווה ליחיאל שמי), 2021 ביסוי דרכון ומסמרי פלדה 16X24 ס"מ

38

رون أسولين سفينة شحن (تكريمًا ليحيئيل شيمي)، 2021 غطاء جواز السفر ومسامير فولاذية 16X24 سم

## **Ron Asulin**

Cargo Ship (A tribute to Yechiel Shemi), 2021 Passport cover and steel nails 16X24 cm

**רון אסולין** סיכון רוחני (מחווה ליחיאל שמי) 3#, 2021 ארנק ומסמרי פלדה 16X28 ס"מ

رون أسولين مخاطرة روحية (تكريمًا ليحيئيل شيمي) 3#، 2021 محفظة ومسامير فولاذية 16X28 سم

Ron Asulin Spiritual Risk (A tribute to Yechiel Shemi) #3, 2021 Wallet and steel nails 16X28 cm



**רון אסולין** סיכון רוחני (מחווה ליחיאל שמי) 1#, 2021 ארנק ומסמרי פלדה . 15X13 ס"מ

رون أسولين مخاطرة روحية (تكريمًا ليحيئيل شيمي) 1#، 2021 محفظة ومسامير فولاذية 15X13 سم

## **Ron Asulin**

Spiritual Risk (A tribute to Yechiel Shemi) #1, 2021 Wallet and steel nails 15X13 cm



















**אבנר פינצ'ובר** מקום (אחרי מיכה אולמן), 2018 וידיאו, 03:04 דק'

أ**فنير فينشوفر** مكان (بعد ميخا أولمان)، 2018 فيديو، 03:04 دقيقة

**Avner Pinchover** Place (after Micha Ullman), 2018 Video, 03:04 min







# נלי אגסי

2000 ,Burnt וידיאו, 09:51 דק'

**نيللي أغاسي** Burnt، 2000 فيديو ، 9:51 دقيقة

**Nelly Agassi** Burnt, 2000 Video, 09:51 min

# מיכל הלפמן

ללא כותרת (מתוך הסדרה "פורטרט כד"), 2021 פסטל על נייר 70X50 ס"מ

ميخال هلفمان بدون عنوان (من سلسلة "بورتريه جرة")، 2021 ألوان باستيل على ورق 70X50 سم

## Michal Helfman

Untitled (from the series "Vase Portrait"), 2021 Pastel on paper 70X50 cm



## רונה יפמן

גרפיטי אנטי מלחמתי, קריית טבעון, 1988 הדפסת פיגמנט ארכיונית 160X240 ס"מ

**رونا يفمان** جرافيتي مناهض للحرب ، كريات طبعون، 1988 طباعة صبغية أرشيفية 160X240 سم

# Rona Yefman

Anti-war Graffiti, Kiryat Tiv'on, 1988 Archival pigment print 160X240 cm



# In Order of Appearance

SHULAMIT GRADY
SHIMON GRADY
SAEED GRADY
NAOMI GRADY
SARA GRADY
SARA GRADY
ZACHARY GRADY
SHOSHANA NISSIM

Mother's father
Closest aunt

JAMES BALDWIN Bravery
FELIX GONZALEZ-TORRES Love
LANGSTON HUGHES Poet
REINALDO ARENAS Before Night falls

SHIRLEY WEGNER Laughter

DANA MENUSSI
MARJORIE ELAINE BRICKS
BEN JOHNSON
JAFARI SINCLAIRE ALLAN
CRAIG WASHINGTON
EL GATES
JOHN KING
Susceptible loyalty
ENOSH
Hugs
STANLEY MACBARNETTE
ANTOINE FREDERICKS
GALIA GODARD
DR. ERICH GOETZEL
ANONYMOUS
ANONYMOUS
CEDRIC WILLIAMS
GLEN JAMES
GLEN JAMES

GOOd eye
Homeless flower lady with a great voice
Sunshine cruise
Consequences
Sunshine cruise

ANONYMOUS Man in the water, Haulover beach

ליאור גריידי

לפי סדר ההופעה, 2015–2006 וידיאו, 03:26 דק'

## ليئور جرادي

بحسب ترتيَّب الظهور، 2015-2006 فيديو ، 03:26 دقيقة

# **Leor Grady**

In Order of Appearance, 2006-2015 Video, 03:26 min



# מנאר זועבי

מנאה העבי In Between, 2023 גרבוני ניילון וחוטי צמר מידות משתנות באדיבות האמנית

منار زعبي In Between, 2023, جرابات نايلون وخيوط صوف سوداء مقاييس متغيّرة بإذن من الفنان

Manar Zuabi
In Between, 2023
Nylon stockings and wool
Dimensions variable
Courtesy of the artist

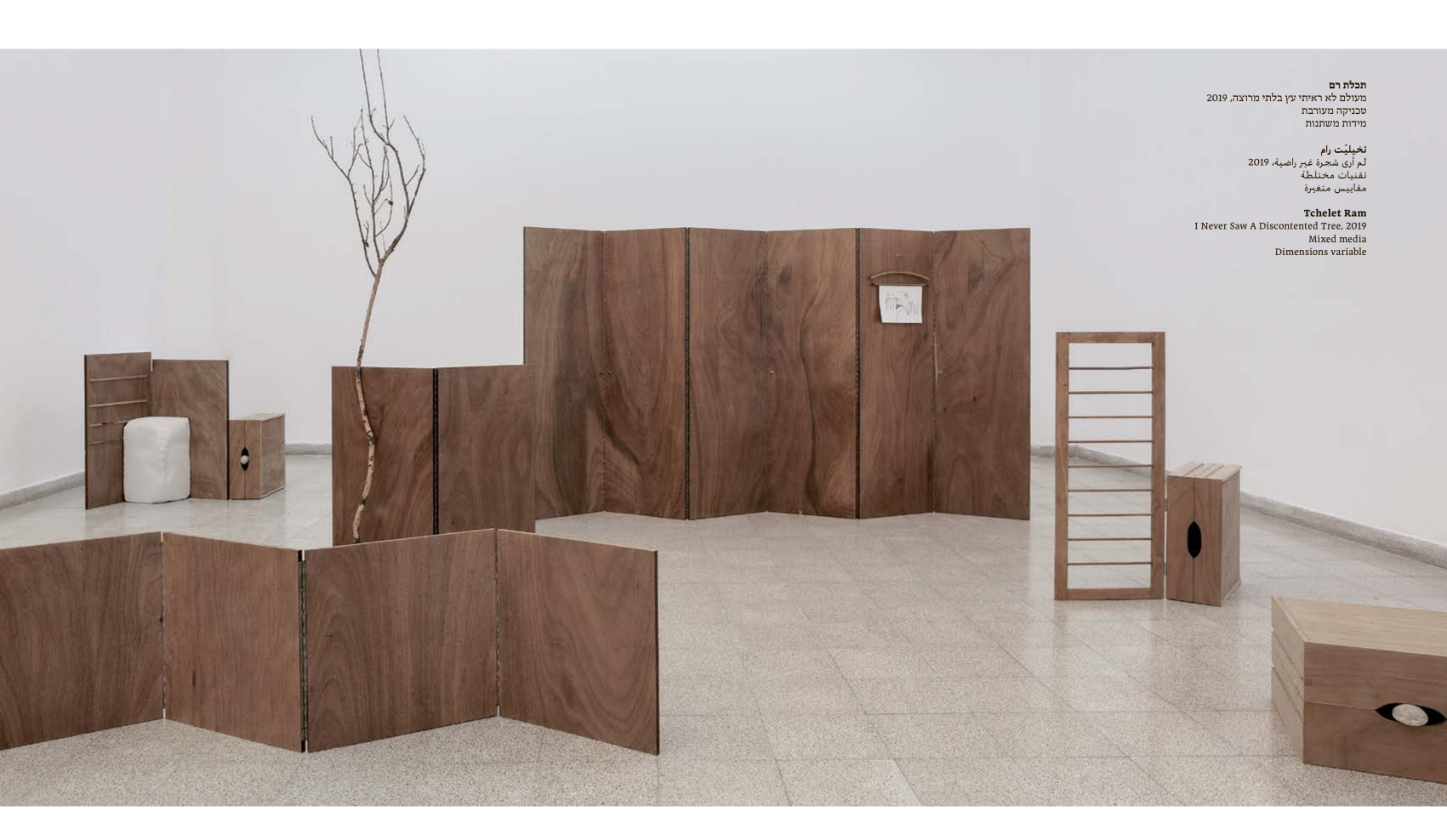


## יואב שמואלי

תום, 2007 הזרקת דיו על נייר ארכיבי 110X74 ס"מ צילום: הינדה וייס

**يوآف شمولي** توم, 2007 نفث حبر على ورق أرشيفي 110X74 سم تصوير: هِندا فايس

Yoav Shmueli TOM, 2007 Archival inkjet print 110X74 cm Photography: Hinda Weiss









**תכלת רם** מעולם לא ראיתי עץ בלתי מרוצה (פרט), 2019 טכניקה מעורבת מידות משתנות

**تخیلیّت رام** لم أری شجرة غیر راضیة (تفصیل)، 2019 تقنیات مختلطة مقابیس متغیرة

Tchelet Ram
I Never Saw A Discontented Tree (detail), 2019
Mixed media
Dimensions variable



**אפרת נתן** לַבַּנֶה, 2016 וידיאו, 03:00 דק', לופ

**إفرات ناتان** لبنة، 2016 فيديو، 03:00 دقيقة, حلقة

**Efrat Natan** Labane, 2016 Video, 03:00 min, loop



**אפרת קליפשטיין** לאהוב אותך (שחור), 2013 כבל חשמל מעובד 50X50 ס"מ

**إفرات كليبشتين** أن أحبك (أسود)، 2013 كابل كهرباء مُعَالج 50X50سم

**Efrat Klipshtein**To Love You (Black), 2013
Treated power cable
50X50 cm











**דניאל קיצ'לס** השליח, 2011 וידיאו, 17:18 דק'

**دانيال كيتشلس** الرسول، 2011 فيديو، 17:18 دقيقة

**Daniel Kiczales** The Messenger, 2011 Video, 17:18 min



## ציבי גבע

ללא כותרת, 1997 אקריליק, שמן וצבע תעשייתי על בד 184X184 ס"מ

**تسيفي جيفع** بدون عنوان، 1997 أكريليك ، ألوان زيتية ، طلاء صناعي على قماش 184X184 سم

**Tsibi Geva** Untitled, 1997 Aacrylic, oil and industrial paint on canvas 184X184 cm



## אורלי סבר

ללא כותרת (נשימה 1), 2015 עץ, ברזל, צבע תעשייתי, תאורה וסאונד 24X102X100 ס"מ

**أورلي سابر** بدون عنوان (نفس 1)، 2015 خشب، حديد، طلاء صناعي، إضاءة وصوت 24X102X100 سم

Orly Sever
Untitled (Breathing 1), 2015
Wood, iron, industrial paint,
light and sound
24X102X100 cm





עון בנט ללא כותרת (פיל בקוף מחט 6#), 2023 שטיחים משרדיים, רשת ברזל, לינולאום, עץ לבוד, מצופה פורמיקה, גומי אופניים, פורמיקה, עץ לבוד, רישום גיר, מגירות משרדיות, קוביות משחק, דוגמיות לינוליאום, שלד מטרייה ותחבושות גבס, גליל קרטון, קיר גבס מידות משתנות

عيدن بينت بدون عنوان (فيل في عين إبرة 6#)، 2023 سجاد مكتب، شبكة حديدية، مشمع، رقائق خشب مضغوطة ومغطاة بالفورميكا، مطاط دراجات، فورميكا، رقائق خشب، رسم طباشير، أدراج مكتبية، مكعبات ألعاب، عينات مشمع، هيكل مظلة وضمادات جبص، لفة كرتون، حائط جبص بأحجام مختلفة

## **Eden Bannet**

Untitled (An Elephant Through the Eye of a Needle #6), 2023 Office rugs, metal mesh, linoleum, Formica-coated plywood, bicycle grips, chalk drawing, office drawers, dice, linoleum samples, umbrella skeleton and
plaster bandages, cardboard cylinder, plaster wall
Dimensions variable



# משה גרשוני

ללא כותרת, 2001 שמן וג'ל אקרילי על בד 80X120 ס"מ באדיבות גבעון גלריה לאמנות

**موشيه جرشوني** بدون عنوان، 2001 ألوان زيتية وجل أكريليك على قماش 80x120 سم بإذن من جاليريا جيفعون للفنون

Moshe Gershuni
Untitled, 2001
Oil and acrylic gel
on canvas
80X120 cm
Courtesy of Givon
Art Gallery

**BLACK STAR** 

FROM THE HAARETZ COLLECTION

# **Art and Reality**

Collecting and journalism have something in common. Both endeavors require curiosity, a desire to know and a desire to see more. Journalism deals with the issues of the hour, reports on reality and critiques it; and art, though not committed to current events and able to hurtle into the realms of emotion, association and free thinking, is nevertheless also a product of the reality in which it is created.

Both fields involve interpretation. Whereas in journalism, interpretation is presented in the pages of the newspaper and served up to the reader closed and bounded, in art the power of the visual image stems from the very fact that it is open to interpretation – and to multiple interpretations. In art, the work and the viewer are not always from the same period and place, enabling the interpretation to be renewed repeatedly, as befits the spirit of the time.

In my opinion, this is what Hadas Maor does successfully in the present exhibition, in which she brings together works that were created beginning in the 1970s and down to our time, some of them completely abstract, and situating them in the context of the concept of the border and in relation to the present crisis-ridden political-social climate in Israel.

## Amos Schocken

# Perhaps, after all

**Efrat Livny** 

Work on an exhibition from the collection begins on the computer. I invited Hadas Maor to go through the collection's computerized catalogue in order to put together the present exhibition from it. In the next stage, in which we went to view physically the storage space where the works are kept, I suddenly realized that a large proportion of the items that Hadas had marked for inclusion in the exhibition would need to be spread out in order to be seen, because they were rolled up or folded. That was the case with the large canvas work by Etti Abergel, Pinchas Cohen Gan's sheets of paper, the wallets of Ron Asulin, Efrat Klipshtein's cable and the installations of Eden Bannet and Tchelet Ram. As we proceeded to additional works she wanted to see, I discovered an element of folding in them, too the painting by Tsibi Geva, whose image evoked a closed envelope and reminded me of the children's game of "Fortune Teller" involving paper folds; Manar Zuabi's installation, which is made of stockings that are normally kept folded in their packages; the fabric of the diaper in Efrat Natan's video, which is tied-bound like a milk gourd; Arnon Ben-David's plywood, which is "folded" in a masterly fashion into the Hebrew letter shin; and the video by Leor Grady, who folded the course of his life into a roller of end-credits that unfold on the screen. I asked Hadas in jest whether she was organizing an exhibition on the theme of origami. Now that the exhibition is standing, I still perceive in it the gamelike and ceremonial dimension of origami, which is also underscored in the repetitive element of other works: the videos by Joshua Neustein and Nelly Agassi, in which they are seen drawing and erasing over and over; and the video by Avner Pinchover, who jumps up and down like a child on a mound of dust which flies in every direction. But from the very entrance to the exhibition and progressing through the gallery space, a grim atmosphere emanates and accumulates from the works, which overshadows and overrides their playful dimension.

The disquiet that slowly seizes our minds and our psyches is linked to a series of actions that we discern underlie the works: erasure, tearing, wounding, following, pricking, darkening, binding, stretching, torturing, exhausting, compressing, choking and blocking, no way through and no way out. Faint breaths arise from a grave-like ventilating structure that is lying on the floor in the work by Orly Sever; amid stormy night skies, even the stars in Moshe Gershuni's work blacken; two lamps glare from the dark in the work by Yoav Shmueli; two eyes are fixed in a piercing gaze in Michal Helfman's drawing; and a pacifist graffiti is inscribed on a concrete wall in the photograph by Rona Yefman. The feeling is one of helplessness, of a movie we've already seen. The movie is over, everything needs to be packed up and put back, let's load the movables and go, and "the last one out turns off the light," as Irina Birger's work signals us.

But wait a minute – what is this sound that accompanies the exhibition? At last, at the end of the space, there is a ray of light, the sun rises and with it unusual music, the fusion of a muezzin's call and the sound of an electric guitar, from Daniel Kiczales's work. It's apparent that there is an opening and a way out, right here, in this place – so perhaps there is hope, after all?!

# Walk Without Fear

**Hadas Maor** 

When the curator of the Haaretz Collection, Efrat Livny, invited me to curate an exhibition of works from the collection for Minus 1 gallery, all kinds of thoughts came to mind about the essence of the collection and about which segment of it I would want to present. One line of thought suggested formulating something of principle about this singular collection, while another promoted delving into the significance of the collection – the entity assembling it and its place of storage – for me personally.

But then came the regime coup, and the demonstrations began to accumulate. The feeling grew that it was impossible to continue as usual and simply ignore all that was happening around us – certainly while working with a politically and socially engaged art collection like that of Haaretz.

And so, without prior planning, while virtually wandering through the works in the collection, a different exhibition emerged, one that was curated as if by itself. An exhibition that touches on the concept of border, demarcates and erases it, cracks it, and fuses it back together again. An exhibition that is tantamount to an installation, which inscribes itself in space and examines its own survivability in this turbulent time. An abstract exhibition in which, like subtle punctuation marks, concrete, identifiable anchors are scattered.

The concept of the border is used, as we know, in different ways in the fields of geography, politics, psychology and mathematics, to mention only a few obvious contexts. A border can be concrete but also abstract; natural but also artificial; it may enclose something and at the same time define everything outside of it. Border as sign, but also border as idea. And above all, border as inner essence. As a question.

Most of the works in the exhibition incorporate a dimension of division, duality or interior reverberation. Upon entering the exhibition space, the viewer encounters an early work by **Joshua Neustein**, <u>Erasure</u> (1971-1973) p. 23. The work is part of a 16 mm film that was converted to video, in which, in each scene, something is drawn and

erased – a word, a linguistic expression or a visual image. In the segment presented in the exhibition, one hand is seen drawing the contour lines of a Star of David, while another hand erases them. One hand continues to draw, the other continues to erase, and the image emerges and becomes blurred, appears and disappears. At a certain stage, one of the hands puts on a black glove, whether to preserve the pristine quality of the action, or to generate a sense of distance and perhaps also of authority or hierarchy. The appearance of the black glove, and the way it switches hands during the work, heightens the feeling of discomfort at the action performed and infuses the whole work with tension and a sense of threat.

The work evokes, concurrently, different aspects of human existence conceptual, physical, political, spiritual, territorial, ethical, aesthetical - and forges a dynamic situation of a quiet struggle and perhaps of consensual cooperation regarding lines, borders, forms and spaces. With delicate choreography, familiar contour lines are sketched, boundaries are marked and deleted, until in the end the entire image is expunged from the base and only traces of the erasure action remain. The work is part of a comprehensive oeuvre in which Neustein dealt conceptually and expressively with questions related to drawing, action and erasure, and through them also with questions of the ontological status of the art object. Erased Displaced Square (1973) and Erased Star (1973) p.10 are two examples of work from this period. In connection with the act of erasure, it's impossible not to think of the seminal work by Robert Rauschenberg, Erased de Kooning Drawing (1953). Rauschenberg wished to examine whether a work of art could be created solely through erasure, that is, through action that focuses on the removal of signs, rather than their accumulation. From 1951 to 1953 he produced a number of works in this context. He began by erasing early drawings he himself had done, but afterward he approached Willem de Kooning, whom he held in high esteem, with a request to erase one of his drawings. In Rauschenberg's case, the substrate he chose to erase constitutes an essential part of the act of erasure.

In Neustein's work in the exhibition, critical importance attaches not to the substrate but to the image that is erased in the artistic act. In other works from the late 1960s and afterward, such as <u>Sandpaper and Scrapped Paper</u> (1969), Neustein dealt with the question even more probingly, examining the idea of erasure as such, irrespective of the question of the substrate or the image. By contrast, in the series <u>Polish Forests</u> (1993) he erases from the nonexistent, perhaps erases from what is inerasable, scrapes the exposed paper with a steel brush and exhibits the wounded paper and the remnants of the action.

In 1966, Robert Morris published a series of influential articles in Artforum magazine under the title "Notes on Sculpture." <sup>1</sup> One of the ideas raised was that the artistic act, as such, is the documentation of a performance by the creating artist, even if that act is executed in the studio, unseen. This approach is of significance not only for

Neustein's works, and constitutes a prism through which to observe the other works in the exhibition as well, with special emphasis on Pinchas Cohen Gan and on Moshe Gershuni.

Another indication of the potential of appearance or disappearance, illumination or obscurity, arises from <a href="Switch">Switch</a> (2000-2001) p. 25, a charcoal drawing by <a href="Irina Birger">Irina Birger</a>. The work is one of a broader series of drawings of everyday objects, which are rendered with meticulous precision in a realistic technique but on a scale larger than the actual object. A double switch seems to protrude from the paper, tactile and inviting to touch. The work refers to the very possibility of vision, which is based on the presence of light, the possibility of reflection, but also to the potential of darkness – and in the context of this exhibition, darkness that might be regime-based, moral or cultural.

Questions of context and interpretation have always lain at the center of the work of Arnon Ben-David. In a group of works from the late 1980s, Ben-David addressed the social-political situation in Israel and the apparatuses of power by which it is shaped. Most of his works from this period are made of plywood, simulate modular, architectural volumes and are inscribed with politically charged terms: "Jewish art," "police state", "Shin Bet" and others. Hurling the verbal content into the ostensibly neutral exhibition space charges the entire space with the interpretive question that derives from the verbal content and evokes additional fields of meaning that are not visually manifested. The work in the exhibition, Shin Bet (1987) p. 27, which is part of this group, bears the shape of the Hebrew letter "shin". A small extension at the top left bears, stencil-like, the abbreviation "Shin Bet Kaf" ("Shabak," standing for General Security Service). The pairing of "Shin" and "Shin Bet Kaf" naturally evokes the familiar pairing of "Shin" and "Shaddai," which appears frequently on mezuzah cases. Shaddai is not only one of the many names of God in Judaism, it is also an acronym of God's operation in the world: Shomer Dlatot Yisrael (Guardian of Israel's Doors). The parallel of divine guardian and security guardian enfolds within it a reference to the covert dimension pervasive in both, and the question of faith in their actual validity in the world.

**Etti Abergel**'s work, <u>White Line</u> (2016) p. 28, sets forth a large swath of basically bare natural canvas. In the center of the work is a thick strip of gesso,<sup>2</sup> its top cut in a completely straight line, its bottom section frayed, tapering off and vanishing. The fading line of the white gesso is seemingly fastened back onto the denser section with a long series of safety pins. Metallic and cramped, the safety pins create a coarse, painful seam that preserves the body of the work ostensibly whole. As a result, tension is created between an imagined horizon line, which stretches across the entire breadth of the work, and the fleshy scar writhing within it.

2. Gesso is a white base paint used to prepare bare canvases and other surfaces for oil painting.

<sup>1.</sup> Robert Morris, "Notes on Sculpture," Artforum, February 1966.

Accumulation and reduction, connection and unraveling, have been recurrent themes in Abergel's artistic activity over the years. Her works, which are generally constructed as ramified installations directly in exhibition spaces, delineate landscape vistas that are external and internal at one and the same time. The work in the exhibition interiorizes a representation of different borderlines and is resonant with the complexity of the political situation, but also with the question of representing the female body.

In the 1960s, artists such as Michael Gross and Ori Reisman focused on works that forged a link between the female body and the local landscape. "The linkage of woman to nature and the landscape has existed in Western painting for centuries," wrote Ellen Ginton in the catalogue of a 2005 exhibition by Reisman at the Tel Aviv Museum of Art. Referring to the group of works that was assembled freely under the title "Woman-Landscape," Ginton went on to elaborate, "... this metaphor – the erotization of the landscape, the fusion of the woman's body with the landscape – has a distinctive cultural-political meaning as well: the binary coupling of woman-nature and manculture throughout the history of Western culture (and art)." Abergel's work indeed displays a broad landscape view, which the artist charges with a vivid bodily presence; yet, as such she intertwines the bodily with the conceptual, bypassing the inbuilt, constraining hierarchies of the familiar historical discourse.

3. Ellen Ginton, Ori

Museum of Art, 2005

Reisman, Tel Aviv

pp. 301-302.

Also perched on the line that stretches between drawing and action, and between painting and sculpture, are the works of Pinchas Cohen Gan from the series "Action Drawings" (1973)pp. 32, 37. In these works, the artist makes use of sheets of newsprint, which he collected from the Jerusalem Post printing press p. 12, before and after the machinery's wheels were cleaned. One such work consists of several layers of blank newsprint, slightly yellowing, whose folds and binding are marked by stripes of white paint, like bandages holding the parts of a wounded body. The work is laid out like a book or an album, its interior and exterior encroaching on one another, all brittleness and gentleness. Another work bundles together sheets of paper on which remnants of print are still visible, as is the Jerusalem Post logo. The paper in this work is bound together with masking tape covered in paint, and the whole object resembles an old school notebook. Attempting to leaf through the notebook reveals that not all the double folds were separated, thus seemingly causing an uneven number of pages and a recurrent transition between interior and exterior.

In 1974, the Israel Museum, Jerusalem, held an exhibition titled "Beyond Drawing" (curators: Yona Fischer and Meira Perry). "The investigative characteristic of conceptual art encouraged artists to relate to paper not only as a material for drawing on but also as a substance and a body with its own face, back, and contents. The means of drawing also received new attention, whether through expansion (Moshe Gershuni's fat stains) or through reduction (the tearing

and folding of paper by Benny Efrat, Joshua Neustein, and Pinchas Cohen Gan)," wrote Ilan Wizgan in reference to that exhibition in the catalogue of "Traces I - Drawing in Israel Today", The 1st Biennale for Drawing in Israel (2001).

A contemporary look at these works reveals extraordinary material sensitivity and an ability to grasp the intellectual through the visual, the conceptual through the sensual. A closed notebook, sheets of blank paper, bearing potent content.

Michal Helfman's work of 2021, <u>Untitled</u> (from the series "Vase Portrait") p. 44, is part of a comprehensive group of works that include drawings, paintings, performance and video art in which the woman and the vase are paired and which embody the tension between light and shadow, white and black. Over the years, Helfman evoked the theme of a young woman with a vase, a recurring motif in the history of art, using means of expansion, diversion, disruption and politicization, amid constant shifting from drawing to movement, choreography to composition, static to performative and classical to contemporary.

In the work displayed here, a material transition occurs between the woman's body and the body of the vase. In a constructivist-like drawing, different volumes emerge on the page, which hybridize the body of the vase with the body of the woman, and simultaneous possibilities materialize for the presence of the vase, each of which gives rise to a different relationship with the woman's body. Still, in all of them a clear boundary line is discernible, which demarcates the height of the vase in reference to the height of the point of view of the figure, who is looking outward. It's of interest to note that the work's vanishing point lies precisely in the embedded void – the empty section of the drawing, blank and absent: the mouth, which is perhaps precluded from speaking.

The works by **Ron Asulin** from the series "Spiritual Risk (A Tribute to Yechiel Shemi)" p. 38, reference the oeuvre of the sculptor Yechiel Shemi, notably his series "Torn Steel", from the 1960s, and "Elements", from the early 2000s. Shemi introduced a dimension of motion and softness into the heavy raw material he worked with: steel. Asulin works with used leather wallets and examines what happens to the act of tearing when it is re-applied to soft material. In its general contours the sculptural volume he creates recalls sculptures by Shemi, in the line that stretches between the shape of a house and the shape of a ship, but on a far smaller scale and with a totally different materiality. Shemi attributed to matter itself a critical significance in the processes of his work. "Matter fulfils an extremely important place in this process; it is the partner - the final aggregate - that tells me: Do this or that," he said in 1982 in reference to his work. 5 Asulin's bold choice of the raw material for his homage - soft material originating in a readymade that plays a functional role in culture and possesses

4. Ilan Wizgan,
"Traces I - Drawing in
Israel Today", The 1st
Biennale for Drawing in
Israel, Jerusalem Artists'
House, 2001, pp. 88.

At http://ateliershemi. wordpress.com (in Hebrew).

attributes of rootlessness, mobility, flexibility and accessibility – persists in the narrative proposition that arises from them. One of the works is made of a passport cover, leading Asulin to think about the distance that Shemi experienced between his days in the kibbutz and the long period of time he spent in New York, and more broadly about the relation between the heavy steel sculptures and narratives of transition, dislocation and emigration that are embodied in the time and place within the framework of which they were created.

In 1975, Micha Ullman created <u>Place</u> p. 14. In it, the artist is seen executing six different actions with and in reference to a mound of sand he piled up in the center of a closed space. Slowly, with intentionality and precision, he sculpts in space using sand, broom and shovel, flattens the sand carefully, carves out paths, forges shifting landscape configurations, steps on one of the mounds, hurls sand at the wall or arranges it in neat new shapes which in their turn become craters. Throughout the video, references to seminal minimalist works appear, and names of artists such as Robert Morris, Robert Smithson and others come to mind. The work ends as it began, with a single mound of sand in the center of the space.

Place (After Micha Ullman) (2018) p. 40, by Avner Pinchover,6 references Ullman's work and resonates with it, but is differentiated from it in several ways. To begin with, it is important to note that the work is based on a seventh action that Ullman carried out in the 1975 event, but whose documentation has been lost. Sand is the recurrent motif in Ullman's oeuvre. Pinchover frequently works with cement powder, as he does here as well. In a space similar to Ullman's, and from an identical camera angle, Pinchover is seen meticulously piling cement powder into a mound, and then abruptly leaping onto it, jumping on it over and over, flinging and hurling the powder every which way, to a point of self-exhaustion. What prompts an initial smile continues with an intensity that alters the viewer's range of emotions vis-à-vis the action. Pinchover is thus able to move from the point of departure of an homage and reroute the work to a highly personal cathartic place of the sort that pervades other works of his, such as Cement (2019), Riot Glass (2019) and Chairs (2018). In reference to those works, I wrote in the catalogue for "Traces VII - Action Line," that "the repercussions of the flinging, throwing, casting act, and the encounter or clash between the different substances, generate an action drawing in the space, one which is only partially controlled, crossing invisible boundaries between intention and chance, lyricism and violence."7

7. Hadas Maor, "Traces VII – Action Line," The 7th Biennale for Drawing in Israel, Jerusalem Artists' House, 2019, p. 153.

6. Avner Pinchover's work

was originally created within the framework

of an extension studies

course of Hamidrasha

Art School, under the

tutelage of Nicola Trezzi.

The students were asked

to create works of their own that reference artists

from the generation at

the center of the "Want of

Matter" exhibition (1986).

The video work <u>Burnt</u> (2000) p. 43 by **Nelly Agassi** was not done as an homage to Neustein's erasure works; nevertheless, it broadens the action of drawing and erasing, proposes a different horizon for it, and represents the transition from engaging with the national body to engagement with the private body. In the work, Agassi draws on her

chest the shape of a heart with red lipstick, then rubs the area until the contour lines are blurred and the shape is erased. The greasiness of the lipstick does not allow complete erasure, and Agassi draws a new heart shape on top of the smeared mark that remains. Drawing and erasing, drawing and erasing, until the skin is red and irritated, saturated with a deep stain. In the video <u>Sand it Better</u> (2002) P. 15, Agassi rubs her chest with a piece of sandpaper in diagonal, measured, monotonous movements until the skin surface is wounded and begins to bleed. At the conclusion of the action, she extends her hand and places it on the area of the wound, as though covering and calming, interiorizing the essence of the act.

Agassi's works return continually, in different ways, to the chest area. Be it metaphorically or personally, by means of pricking, scraping, sewing, embroidering, sanding and more, Agassi probes this part of the body invasively, aggressively and obsessively, on the one hand, and therapeutically and cathartically, on the other.

Anti-war Graffiti, Kiryat Tivon (1988), is one of the first works that Rona Yefman photographed, when she was only 16. The work, which she shot on 35 mm film, languished for years in a drawer before first being exhibited in the "Radio Netiva" project (2022) at the Center for Contemporary Art, Tel Aviv<sup>8</sup> p. 46. Taken while Yefman wandered about in Kiryat Tivon, where she grew up, the photograph reflects the impossible intertwining of coarseness and delicacy, and of brutality and poeticism, which characterizes her work. The graffiti in the photograph appears to be done in white chalk, temporary and ephemeral, and the symbol of peace – created in 1958 as the logo of the nuclear disarmament movement – seems to have been drawn wrongly, then corrected. Already at a very early stage, this work augurs Yefman's years-long interest in concepts of identity, individualism, right of choice and, above all, freedom – in the deepest sense of the concept.

The video work by **Leor Grady**, In Order of Appearance (2006-2015) p. 49 is a chronological list of significant people in the artist's life, which goes by on a black screen, like the closing credits in a movie. The list begins with Grady's parents and includes throughout its length anonymous figures together with well-known individuals. The column devoted to the "role" of the characters in Grady's life consists of short descriptions of their status in the world, at least from his point of view. Substantive descriptions such as "English teacher," along with others that are emotionally charged, such as "Neighbor's quiet daughter," as well as epithets gleaned from popular culture, like "Six million dollar man," appear in succession throughout the work, forging a moving mosaic, simultaneously mysterious and familiar. The work weaves together fragments of life stories, operating like a literary novel unfolding in a way that is textual and visual at the same time, or perhaps neither textual nor visual at all. It is a complex and sophisticated self-portrait that defines the self through the prism of 8. Rona Yefman, "Radio Netiva," The Center for Contemporary Art, Tel Aviv, 2022, curator: Tamar Margalit.

the broad cultural field and is based on an extended series of fluid contexts, not on predetermined appearance or essence.

<u>In Between</u> (2023) p. 50, by **Manar Zuabi**, consists of seven pairs of stretched nylon stockings, on the brink of tearing, with the very act of stretching creating a kind of center within them that is stitched and split. The work intimates the presence of a body, renders the missing body present, refers to a continuing existential condition of fragmentation, and concurrently raises the issue of the struggle for the land.

Stratifying aspects of border, body and identity is characteristic of Zuabi's oeuvre, which addresses issues of nationalism and gender and makes frequent use of soft materials and body actions. Patently, the use of nylon stockings and the performative dimension inherent in her work are resonant of seminal works by artists such as Senga Nengudi or Rebecca Horn, and continue a chain of alternative emancipatory representations relating to body, nation and gender.

9. The title is a quote from John Muir, who conceived the idea of protecting and preserving the environment by establishing nature reserves in the United States.

The work by **Tchelet Ram**, I Never Saw a Discontented Tree,

(2019) p.54, is constructed from parts of a large wooden closet, which Ram dismantled. Combined with a number of additional elements – among them a dry branch, a sculpted Ytong (lightweight concrete) block and a delicate drawing of a Hava Mehutan sculpture, which dangles via a hanger on a partition of the cupboard – they create a landscape scene, or a sculpture garden. One principle of the work is the use of the different sections of the cupboard as a readymade, not as raw material, thus embedding them in the installation as they are, without cutting or otherwise altering them. In this way, the various sections retain their original functionality, but amass additional presence and validity in the exhibition space. Doors become partitions, drawers become cubes or hills, and the surface of the processed wood takes on the appearance of a turbulent topography.

Ram's work encapsulates a continuous and immanent occupation with the concept of home, whether as a sheltering structure or as a yearned-for but abstract notion. The work on display in the exhibition was originally exhibited in the Ein Harod Museum<sup>10</sup>, in a confined and inaccessible space, which created a vitrine of sorts. The current installation gives rise to a completely different proposition, which repositions the body in the space and enables movement within the landscape. The work generates thought about landscape, about a gaze toward landscape, about interior that becomes exterior but is bounded by another interior – a tautology akin to the use of wood as a botanic element and as raw material at one and the same time.

"Situation: Parasite at the Mishkan Museum", Ein Harod, 2019.

10. Tchelet Ram.

**Efrat Natan'**s video work <u>Labane</u> (2016) p. 59 consists of a white diaper cloth that is tied with a string and hanging, dripping a white liquid. The screen itself is covered with a white frame on which a

dense net is stretched, like a window screen or netting that protects what is most precious. The contrast between black and white, plaster and tar, has been a seminal element in Natan's work over the years, as has her occupation with various aspects of the kibbutz ethos and life within that framework. In the context of this exhibition, the work functions as an element that paces time within space through a delicate but definitely present sound that becomes increasingly irksome as time passes.

The milk that drips slowly from the fabric is a recurrent material in Natan's work. In a 1974 performance, Milk p. 17, at the Faculty of Arts – Hamidrasha, she poured milk in a gentle flow down a stairway. At the time it was said that the configuration of the slow downward flow of the milk and its gathering into a puddle at the viewers' feet, recalled the winding of the Jordan River. It is important to mention that the event took place not long after a terrorist attack in Kiryat Shmona in which eighteen people were killed, including eight children. The use of milk bears symbolic significance that crosses religions and cultures and evokes abundance, fertility, nutrition and the cyclicality of life. From this point of view, the movement between spilling the milk as if in vain, and the abundant, overflowing udder is fundamental, and serves as a reflection on Natan's take on the political-social situation at different points in time.

The work by **Efrat Klipshtein**, To Love You (Black) (2013) p. 60, consists of a coiled black electric cable hanging on a wall, ready for use, like a guitar cable waiting to be connected to a loudspeaker system, on the one hand, or an available noose, on the other. Atypically, the cable is characterized by a recurring color pattern – and spots of blue, orange, green and yellow shimmer along its length in a regular rhythm. A closer view reveals that the color stains are in fact the result of mutilation, in which the insulating layer of rubber is sliced open, exposing the electricity conductors within. This recurring injury motif, repetitive and demanding, suffuses the work with a clear physical presence and a dimension of danger. The initial ambiguity between chance and intention dissipates with the understanding that the recurring damage is executed in a focused, systematic mode by the artist, who thus merges concepts such as pain, control, violence, aesthetics, therapy and horror.

The Messenger (2011) p.62, a video work by **Daniel Kiczales**, articulates a thrilling artistic, political and personal proposition. Kiczales is seen in the work, standing on Mount Scopus in Jerusalem, his back to the camera, his gaze directed at the Arab village of Isawiyah, which unfolds at the foot of the mountain. Holding an electric guitar, his posture is taut, and at the moment the muezzin starts to call the faithful to prayer, Kiczales responds to the call with a gentle yet resonant musical improvisation. The work proceeds in tandem with a complete cycle of five calls to prayer, from dawn until dusk. As the muezzin's call

changes in the course of the day, the instrumental accompaniment changes accordingly. The result is an extraordinary musical-culturalpolitical encounter, like a one-sided but powerful dialogue based on respect, esteem and readiness to listen.

Over the years, Tsibi Geva has examined different modes of camouflage and blockage. From prolonged series that refer to "things" in the world, such as kaffiyeh, tile, blind or window (all of which possess an attribute of separating and shielding), to a smaller series of geometrical works from the late 1990s in which he referred, inter alia, to barrier stones or to signs indicating military bases. Like all of Geva's works, the paintings in this series are multilayered in character, material and conceptual alike, harboring different fields of meaning that are related to minimalism, on the one hand, and to cultural, political and local contexts, on the other. The work in the exhibition, Untitled (1997) p. 65, is a characteristic example of the works in the latter series, constructed entirely from different tactics of blockage: from the canvas, which is colored wholly in ostensibly uniform hues, via the X form that is created between the triangles, to the tonal degradation of the colors, which is resonant of the way in which military regions are signified. In another work from the series, triangles in different shades of blue appear, emphasizing the tension between East and West, local and universal p. 18. In both cases, the pattern that is formed also recalls the inner welding of metal gates that is typical of the Middle East, thus creating an additional layer of obstruction.

(2007) p. 53, in which a tall double lamp is seen shining powerfully into the dark, glittering like the eyes of an animal at night. It is part of a appears twice, along with the image of a large, blinding lamp with multiple bulbs p. 19. The work, presented as a large billboard enclosed within the space, challenged the relation between interior and exterior, drew on visual childhood memories and addressed issues relating to the absence of a home, wandering and searching. The wall in the photograph is the wall around the soccer stadium in Petah Tikva, the city in which Shmueli grew up - a physical wall that is also a mental a historical site of homosexual meeting and activity<sup>11</sup>, and another significant station in Shmueli's life. Signifying means of supervision, exposure and enforcement by its position in the exhibition, it stands alone, dominating the space. The title of the group of works bears a has effectively been taken or lost. Termination. Or, if the letters are reversed ("mot"): death. After innocence ("tom").

Yoav Shmueli presents a black-and-white photograph titled TOM

broader group of works, collectively titled "TOM". An earlier work in this group depicted three large panels on which the image of a wall and emotional one – and the lamp is the stadium's projector. The lamp in the present work was photographed in Gan Haatzmaut, Tel Aviv dual meaning (in Hebrew): the end of youth as such, but also what

11. Gan Haatzmaut in Tel

in the late 1970s, the park

became a major cruising site for the homosexual

community, certainly

until the repeal of the

law prohibiting male intercourse in 1988. In

a comprehensive renovation, bushes were

in all its areas.

2009, the park underwent

trimmed, roads paved

and lighting installed

Aviv opened to the general public in 1952. Beginning

Untitled (Breathing 1) (2015) p. 67 is one of a group of works by Orly Sever, low wooden crates with openings of various sorts that resemble the apertures of air conditioners, sewers and the like systems that covertly connect spaces and expanses. In an exhibition at Kav 16 gallery in Tel Aviv, for which the works were created 12, some of the crates were positioned in silence, while from others light or sound emanated, and they sprawled in the space like a body of sundered organs that produces the sound of metallic breathing. A similar sound of breathing also rises from the lone work in this exhibition, which seems to respond to or be resonant of the dripping milk in the work by Efrat Natan, creating a feeling of the brink of extinction. Between body and shelter, between system and structure, the work stirs unease, stretching between the functional, the architectural, the sculptural and the physical.

Similarly, Eden Bannet's Untitled (An Elephant Through the Eye of a Needle #6) (2023) p. 69 also operates in the liminal, in-between space between sculpture and architecture. Initially exhibited in the 9 Ahad Ha'am gallery<sup>13</sup>, the work encompasses in its essence the impossible: an intermediate space between interior and exterior, and between office milieu and storage area. An urban landscape unfolds, constructed from cheap generic materials, among them wood, Formica, rugs, netting and cardboard cylinders. As they lean vertically against the wall, a specific arena is delineated next to them in white chalk and horizontal movement. Some of the elements are placed freely in the exhibition space, in a casual manner, while others are fastened to the wall by an elastic band. At their side are two drawers that have been removed from a bureau, in one of which there are rows of dice that have yellowed over time, and the pattern they create competes with that of the small linoleum samples adjacent to them. Grid upon grid, between overlaying and imitating, between two-dimensional and three-dimensional, Bannet's work constitutes a subtle comment on imagination, intention and chance, and on the transition from childhood to maturity.

Untitled (2001) p. 70, by Moshe Gershuni, is part of a relatively late development in the artist's oeuvre, in which he combined the use of oil paint, acrylic gel and black spray on canvas. The action of the body on the painting is very palpable, and includes thick smears of colorless gel applied manually, leaving clear signs of fingers on the surface and large dollops of excess material that accumulated and congealed on the sides of the canvas. Through and between the layers of transparent material, dabs of deep blue paint sprout, but also air bubbles, separation of the different layers of material and exposure of parts of the canvas - all the result of the dissonance between the various materials, which do not bond chemically. The bold expressiveness of the work, its great storm, is framed by four black stars that appear in each corner. A black star is a sign that appeared in Gershuni's work beginning in

12. Orly Sever, "Breathing," Kav 16 Gallery, Tel Aviv, curator: Ravit Harari.

13. Eden Bannet, "An Elephant Through the Eye of a Needle #6," 2023, curator: Drorit Gur Arie.

14. "The title of the catalogue [that] accompanies a comprehensive exhibition of the artist Moshe Gershuni at the Tel Aviv Museum of Art is 'Gershuni,' and a small star hovers over the title, a referral to a footnote. However, the signifier is not the usual asterisk (\*), but a five-pointed star. This tiny detail is highly charged. You read the artist's name and you are immediately asked to elevate your gaze upward to the sky that is alluded to in the high star. But from that star you are immediately called upon to descend, to the bottom of the page (p. 7), where the annotation explains: 'Not Gershoni with a holam [vowel sign], Gershuni with a shuruk, as in "I was expelled" [from the Hebrew geresh=driven out, banished]." Dror Burstein, Galeria, Haaretz, December 22, 2010.

15. Gershuni describes these events in detail in the catalogue of the exhibition "Gershuni\*", Tel Aviv Museum of Art, 2010, pp. 268, 372 (in Hebrew).

the 1970s, and also next to his name, as a referral to a footnote, in the comprehensive exhibition of his oeuvre held in the Tel Aviv Museum of Art in 2010. <sup>14</sup> The five-pointed star, the pentagram, is familiar above all as an ancient symbol related to mysticism and magic. In the period of 300-150 BCE the five-pointed star was one of the principal symbols of Jerusalem. In Christianity it betokens the five crucifixion wounds of Jesus, and in Islam it is the early representative symbol, to which the crescent was later attached.

In an early work, from 1970, Gershuni pasted four letterset stars in the four corners of a sheet of paper. At the time, the action was perceived as a conceptual act related to the marking of a border: the limit of the artistic act, but also the physical limit of the sheet of paper. In 1986, Gershuni was in residence in the Jerusalem culture center Mishkenot Sha'ananim, where he created the series "Jerusalem Nights," in which the symbols of the crescent and the star from Islam appear. He returned to Jerusalem the following summer and intended to pursue the same line of work, thinking he would continue along the same path, but instead, symbols of a yellow Star of David and words in Yiddish began to appear in the works. The Star of David recurred in works from 2005, but this time in the form of a sliced, truncated stencil atop thick layers of colorless gel and spray P. 21. 15

The presence of the five-pointed star is very different from the presence of the six-pointed star, the Star of David in Gershuni's work. Preoccupation with the Star of David recurs throughout the years in his work in diverse manifestations, and is inseparable from his preoccupation with the question of identity - religious, national and personal. But also from the fundamental question of divinity. The manifestation of the five-pointed star varies in different periods of his work, appearing both as a conceptual notion and as a symbol rife with meaning, related to the three monotheistic religions. In the later works, it performs as a means of anchoring the excessiveness of the expressive action, of fastening it back to the ground, like thumbtacks attaching paper to a background. Thus, even when the root of the act appears to be mystical, it has a concrete function. In this manner, opposing forces operate in the works of the series not only in the material sense but also in the ideational and emotional aspects. On the one hand, Gershuni turns his inner gaze, his consciousness, to the firmament, to the infinite expanse, to what can be perceived as the divine, yet at the same time he lowers the act itself to the ground and does not allow it to take place. One way or another, he deals repeatedly with the concept of border, the personal, the artistic, the existential.

The title of the exhibition took root before I decided to include Gershuni's work in it. For me, it is associated with a personal memory and echoes the name of the last album that David Bowie released in 2016 just before his death. A black star is an imagined celestial body, a body that does not exist in astronomy. The pair of words brings together, hypothetically, two states of matter: the glittering light

that characterizes a star in the course of its life, and the absolute absorption of light in a black hole, that is, of a star after its death (given that the mass of the star was large enough to bring about a collapse of this kind).

The choice of this pair of words as the title of the exhibition constitutes a metaphor for the political state of affairs in Israel. The past few months have brought with them a stark, persistent feeling of uncertainty, of the potential of growing darkness, of fear of the end of an era. The feelings of collapse, of darkness, and the tremendous sadness they brought about, engendered the spirit of the exhibition.

--

The title of the text, "Walk Without Fear", is taken from an extraordinary project of homage, carried out under the auspices of WePresent, in memory of Derek Jarman – director, stage designer, artist and thinker – who died from AIDS-related complications in 1994. Jarman was and continues to be an inexhaustible source of inspiration in regard to the concepts of freedom, creativity, an interdisciplinary approach and courage.